
Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164
e-ISSN: 2789-2816    
https://doi.org/10.53870/silex.2025152409

147

Fecha de recepción: 08/04/2025
Fecha de aprobacion: 27/06/2025

“Buen vivir”: educación en armonía 
con la naturaleza

“Buen vivir”: education in harmony 
with Nature 

Henkjan Laats
Cross Cultural Bridges

ORCID: https://orcid.org/0009-0008-5380-3479
Contacto: laats@crossculturalbridges.org 

Juan Gustavo Hernández
Universidad Antonio Ruiz de Montoya. Lima, Perú.

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3224-4443
Contacto: gustavo.hernandez@uarm.pe 

RESUMEN

El “buen vivir” es un concepto que enfatiza la armonía con la naturaleza. 
En el ámbito educativo, el concepto contrasta con las visiones europeas 
de la educación encarnadas en modelos como Ausbildung (instrucción), 
Bildung (formación) y Erziehung (autocultivo). En el presente ensayo 
se discuten algunos ejemplos de prácticas educativas del buen vivir, 
que ilustran un enfoque bio-céntrico del aprendizaje y la gestión de la 
sociedad y el territorio. El texto concluye enfatizando la necesidad de 
alinear los sistemas educativos en todo el mundo con el bio-centrismo, 
reconociendo la equivalencia entre los procesos de aprendizaje y los 
procesos de vida.



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 148

Palabras clave: Buen vivir; Educación; Naturaleza; Derechos; 
Aprendizaje; Bio-centrismo.

ABSTRACT

“Buen vivir” is a concept that emphasizes harmony with Nature. In the 
field of education, the concept contrasts with the European visions of 
education embodied in models such as Ausbildung (instruction), Bildung 
(formation) and Erziehung (self-cultivation). This essay discusses 
some examples of educational practices of buen vivir that illustrate 
a bio-centric approach to learning and the management of society 
and territory. The text concludes by emphasizing the need to align 
education systems around the world with biocentrism, recognizing the 
equivalence between learning processes and life processes.

Keywords: Good living; Education; Nature; Rights; Learning; Bio-
centrism.

En agosto de 2008 se organizó una serie de talleres en Europa y 
América Latina con el propósito de comprender concepciones sobre 
el bienestar de las poblaciones. Se solicitó a niños que definieran la 
“felicidad” mediante un dibujo o una frase usando su propia lengua. 
Los protagonistas fueron niños de nueve a doce años, pertenecientes 
aleatoriamente a escuelas que impartían educación formal en 
Guatemala, Bolivia, Perú y los Países Bajos. Los resultados fueron 
asombrosos. La naturaleza “hablaba” omnipresentemente en el caso 
guatemalteco, a través de alumnos predominantemente indígenas 
maya, como si los seres humanos fueran parte de ella. En el caso 
de las escuelas de Bolivia, Perú y los Países Bajos, la percepción 
dominante de la felicidad fue asociada con la familia, la salud humana, 
las posesiones materiales, los deportes e ideas como la paz entre los 
seres humanos.



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 149

La experiencia educativa aludida constituye un buen punto de 
partida para introducir el concepto posdesarrollista del “buen vivir” 
y sus múltiples posibles aplicaciones en la educación y el bienestar 
humano. El buen vivir engloba un conjunto de ideas que cuestionan la 
lógica dominante del desarrollo entendido como crecimiento económico 
infinito (Gudynas, 2011; Gudynas, 2014). Un componente esencial 
resulta en la manera en que se interpreta y valora la naturaleza en 
contraposición al antropocentrismo (Escobar, 1999; Dépelteau, 2008). 
En el presente artículo, el concepto de buen vivir, que tiene sus raíces 
en las culturas indígenas sudamericanas, puede brindar oportunidades 
para la educación en América Latina y el mundo. Ello se debe a que la 
educación actual no brinda respuestas efectivas a los actuales desafíos 
globales como la crisis climática, la alarmante pérdida de biodiversidad 
y el desastre de la contaminación de los ecosistemas.

Educación en América Latina

En América Latina se han llevado a cabo una serie de reflexiones sobre 
la calidad y la inequidad en el acceso a una educación debida. Si bien 
a nivel de políticas públicas ha habido esfuerzos para modificar esta 
situación, y en muchos países se han llevado a cabo grandes reformas, 
el contexto económico y social en la región muchas veces ha jugado 
en contra de aquellos esfuerzos, debilitándolos y en muchos casos 
neutralizando los intentos de reformas. De acuerdo con Carnoy (2007), 
aunque el acceso a la educación ha mejorado significativamente en 
las últimas décadas, los resultados en términos de aprendizaje aún 
son deficientes. Más aún, se han identificado problemas estructurales 
como la formación insuficiente de los docentes y la falta de recursos 
pedagógicos que funcionan como barreras clave para mejorar la 
calidad educativa (Banco Mundial, 2020). 

La literatura ha resaltado que, pese a los avances en la cobertura 
educativa, los retos relacionados con la calidad y la equidad aún 
persisten (Trucco, 2014). En la actualidad, en la mayoría de los 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 150

casos, los sistemas educativos reproducen las desigualdades sociales 
porque no ofrecen a todos los niños, niñas y adolescentes la misma 
calidad de educación. Los grupos ricos económicamente privilegiados 
reciben una educación de mayor calidad con respecto a los sectores 
pobres y desfavorecidos (Fernández et al., 2024). En otras palabras, 
aquellos que viven en condiciones de extrema pobreza, los excluidos, 
los desplazados por la guerra y los niños indígenas de comunidades 
amenazadas por la crisis de sus economías de subsistencia salen de 
las escuelas con muchos menos recursos que los pertenecientes a los 
sectores más integrados de la sociedad (López, 2005). Ello conecta 
con otros ejemplos mundiales de descontento por la educación actual. 
Muchos estudiantes y profesores sufren de estrés y falta de motivación. 
A menudo, la educación aumenta la infelicidad, favorece prácticas 
insostenibles y se centra en la competencia en lugar de la colaboración. 
Del problema de la desigualdad en la educación en América Latina, y 
el problema global de una educación que se concentra en la formación 
de personas para encajar en el sistema económico actual, sin prestar 
mucha atención al bienestar de las personas y la Naturaleza, urge 
la necesidad de transformar el actual sistema educativo a nivel 
continental y global.

Ausbildung, Bildung y Erziehung

En este contexto, creemos que el concepto del “buen vivir” 1 puede 
aportar al debate sobre el significado, esencia y propósito de la 
educación en el mundo. En Europa, uno de los grandes debates se 
centra en la educación concebida como ausbildung o bildung, a lo 
cual se añade la propuesta del concepto de erziehung. El presente 
ensayo no toma una posición sobre aquel debate, sino que utiliza 
algunas consideraciones del filósofo neerlandés Biesta (2017) para 
argumentar la manera en que el “buen vivir” se distingue de los 
conceptos antes mencionados y puede contribuir en el mencionado 

1	 En el caso latinoamericano, el concepto del “buen vivir” se usa en español y/o en idiomas indígenas, por 
ejemplo, el quechua (sumaq kausay).



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 151

debate. En esta lógica comparativa, el presente artículo plantea 
como un aporte la inclusión de la propuesta del buen vivir en el 
debate de la educación. Los conceptos antes mencionados no pueden 
ser traducidos literalmente; por lo tanto, este trabajo continuará 
utilizando los términos en alemán.

Ausbildung es el término comúnmente utilizado para referir 
a la educación entendida como “instrucción”. En la mayor parte del 
mundo, es la forma dominante de pensar e implementar los sistemas 
educativos. A pesar de su diversidad y excepciones, su objetivo 
principal es preparar a los/as niños/as para participar en el orden 
económico actual (Clement, 2005) y convertirlos en ciudadanos 
“disciplinados”. El pensador alemán Wilhelm von Humboldt propuso, 
en contraste, hace más de dos siglos, el concepto de bildung como 
una propuesta “positivista-humanista”. Debido a su enfoque en el 
pensamiento holístico, el bildung se distingue de la mayoría de otras 
propuestas educativas basadas exclusivamente en el empirismo y 
el pensamiento reduccionista2. Por ello, en comparación con otras 
propuestas educativas actuales, la noción de bildung podría aportar 
soluciones a los problemas globales antes mencionados, que no pueden 
resolverse con soluciones meramente reduccionistas.

A primera vista, pareciera que el concepto de bildung —entendido 
como un proceso de “maduración” de la armonía del individuo con el 
mundo— podría proporcionar algunas oportunidades para un sistema 
educativo más justo y sostenible. Sin embargo, en muchos casos, 
este concepto ha sido utilizado para proporcionar una educación 
individualista, nacionalista y elitista (Nordembo, 2002) y, con ello, ha 
reproducido el aumento de la desigualdad. La pensadora neerlandesa 
Marli Huijer (2015) ha argumentado incluso que el bildung se centra en 

2	 El concepto de bildung surgió en la tradición intelectual alemana a finales del siglo XVIII y principios del 
XIX, profundamente arraigado en los movimientos de la Ilustración y el Romanticismo. Representa un 
enfoque holístico de la educación, que hace hincapié en el desarrollo de las capacidades intelectuales, 
morales y estéticas del individuo en armonía con la sociedad. A Wilhelm von Humboldt (1793) se le 
atribuye la formalización del concepto en el contexto educativo, entendiendo el bildung como un 
proceso de maduración individual que conecta la educación, la crianza, el conocimiento, la cultura y las 
responsabilidades personales hacia los seres humanos y nuestro planeta. 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 152

producir “ciudadanos decentes” que perpetúan la sociedad existente. 
Si bien bildung como proceso de autocultivo y educación holística 
ha sido históricamente una piedra angular del desarrollo personal y 
social, no puede proporcionar soluciones adecuadas a los problemas 
apremiantes de la sociedad moderna. De ahí que, según Huijer, se trate 
de un “tigre sin dientes”. De acuerdo con la misma autora, la noción de 
bildung permanece atada a un “marco individualista y antropocéntrico”, 
que limita su capacidad para abordar preocupaciones colectivas y 
ecológicas.

Ligado a la idea de pertenencia y responsabilidad, el concepto 
de erziehung considera la educación como un medio para convertir a 
los estudiantes en “buenas personas”. En otras palabras, constituye un 
medio para formar personas éticas “conscientes de sus límites”. Aunque 
para Klafki (1998), el bildung y el erziehung pueden entenderse como 
formas complementarias dentro del pensamiento educativo alemán, 
Biesta (2002) ha planteado que el bildung puede crear tanto Hitlers como 
Mandelas. Según Biesta, resulta positivo que la educación se centre en 
una formación amplia en lugar de una formación reduccionista basada 
en resultados medibles y habilidades técnicas. Una renovada atención 
al bildung podría ayudar con el fomento de un pensamiento crítico, 
la creatividad y el compromiso democrático. No obstante, necesita 
una perspectiva más amplia, que valore las dimensiones relacionales 
y existenciales, y enfatice la importancia de aprender a convivir con 
otros en un mundo diverso y complejo. 

A pesar de sus méritos, los modelos educativos antes mencionados 
tienen sus raíces en una concepción que considera a los seres humanos 
como separados de la naturaleza. Según Kvamme (2022), el concepto 
de bildung es antropocéntrico, por lo que se centra únicamente en 
el desarrollo humano, y descuida las consideraciones ecológicas y 
no humanas. Kvamme añade que el “bildung debe evolucionar para 
abordar la interconexión de los seres humanos y el medio ambiente, 
especialmente en el antropoceno”. Se exige, por tanto, un cambio 
hacia una perspectiva ecocéntrica, que reconozca y enfatice la 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 153

interdependencia de los seres humanos y otras formas de vida, así 
como el valor intrínseco de las entidades no humanas (Horsthemke, 
2019). Al incluirse componentes de los sistemas educativos del Sur 
global, y en particular el concepto del buen vivir, la educación podría 
superar la división binaria cultura-naturaleza, e internalizar la idea de 
interconexión y armonía con la naturaleza.

La noción biocéntrica del buen vivir

Los orígenes del concepto se remontan a las prácticas de comunidades 
indígenas de América del Sur. No obstante, el buen vivir se hizo 
conocido a principios del siglo XXI, como resultado de los grandes 
debates políticos, particularmente en el caso de la redacción de las 
constituciones políticas de Ecuador y Bolivia (Gudynas, 2009). Recientes 
acontecimientos políticos han impedido que el concepto se ponga 
plenamente en la práctica. A nivel local o subnacional, sin embargo, 
existen actualmente algunos ejemplos prácticos del buen vivir como 
son el pago a la tierra, conceptos como el “cariño” recíproco entre 
humanos, el padrinazgo, el trueque y la importancia de fiestas que 
potencian una relación de dependencia entre los seres humanos y la 
naturaleza. Las prácticas de trabajo comunal como el ayni o la minka, 
y aspectos del tiempo cíclico y pensamiento multigeneracional siguen 
estando presentes a pesar de que se encuentran interrelacionados con 
prácticas depredadoras e insostenibles como la explotación humana y 
las actividades ilegales extractivas.

El buen vivir tiene similitudes filosóficas con el budismo y el 
taoísmo, así como con la noción sudafricana de Ubuntu: “la vida como 
apoyo mutuo y cuidado de la naturaleza” (Van Norren, 2017). El buen 
vivir se asocia, además, con la creación del marco político-legal para 
los “derechos de la naturaleza” (Gudynas, 2011). Ecuador fue el primer 
país del mundo en reconocer los derechos de la naturaleza a nivel 
constitucional. Hoy en día tendencias similares pueden encontrarse 
en Nueva Zelanda, Perú, Francia, España, Suecia e incluso en los 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 154

Estados Unidos de Norte América (Hernández & Laats, 2021). Muchas 
características del buen vivir no solo continúan siendo aplicadas 
por sectores de la población indígena en los países andinos sino 
también por una parte de la población mestiza y de descendientes de 
inmigrantes asiáticos, africanos y europeos en América Latina.

A través de sus múltiples formas y manifestaciones, el 
buen vivir puede entenderse tanto como una crítica profunda al 
“desarrollo” entendido como crecimiento económico infinito y un 
“giro” que busca trascender la modernidad ilustrada (Gudynas y 
Acosta, 2011). Los actuales debates sobre el bienestar, la calidad de 
vida y el “medio ambiente” adquieren un giro que invita al diálogo 
con otras formas de conocimiento. En consecuencia, el abordaje 
de la “cuestión ambiental” supera la dualidad entre lo “humano” y 
lo “natural” —entre lo animado e inanimado—, lo que favorece el 
diálogo con otras formas de pensar la ciudadanía. En este contexto, 
la educación juega un papel clave, específicamente cuando filósofos 
del buen vivir como Huanacuni (2010) consideran que la educación 
es el factor crucial en el proceso de construcción de sociedades de 
acuerdo a los principios del buen vivir.

Educación y buen vivir

La incorporación del buen vivir en la educación en América Latina 
ocurre de muchas maneras y en diferentes niveles. Sobre todo, el 
buen vivir —en armonía con la naturaleza y enfoque en la cooperación 
antes que competencia— significa que la educación no tiene que 
ver con “ser los mejores”, sino con “aprender juntos” a ayudarse, 
incluida la naturaleza. Las tradiciones, historias y leyendas andino-
amazónicas se centran en el aprendizaje del pasado para pensar el 
futuro. Si la educación con los principios del buen vivir se aplica en 
diferentes partes del mundo, las tradiciones de una cultura podrían 
ser utilizadas como parte del proceso de aprendizaje de otras. Un 
elemento central es el enfoque en el territorio. En la lógica del 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 155

buen vivir, gran parte del conocimiento y la práctica no es general, 
sino específica a un territorio3. Además, al tratarse de corporeidad, 
la búsqueda de armonía con la naturaleza implica el uso de todos 
nuestros sentidos.

Un ejemplo concreto de educación, según los principios del buen 
vivir, es el programa “cuencas pedagógicas” analizado por la Fundación 
Cross Cultural Bridges a principios del presente siglo en Bolivia (Laats 
y Hernández, 2020). Una cuenca pedagógica se define como una 
“escuela” de gestión social y comunitaria del agua, donde el encuentro 
entre el conocimiento local y el conocimiento experto promueve y 
fortalece las capacidades de los actores locales, grupo de autoridades, 
líderes y profesionales en términos de prácticas, técnicas, formas 
organizativas interculturales y, sobre todo, modelos o mecanismos de 
gestión solidaria-recíproca-complementaria-equitativa del agua. Ello 
se basa en el principio de la valorización de las culturas comunitarias 
del agua en armonía con los demás componentes de la Madre Tierra 
y las necesidades productivas de la población. El agua, según esta 
perspectiva, puede ser considerada como un actor local y, en un sentido 
amplio, como un actor moldeador del proceso de aprendizaje.

Desde una perspectiva biocéntrica, la corporeidad en el proceso 
de aprendizaje entabla la interconexión de los seres humanos 
con la naturaleza y el reconocimiento que el cuerpo es parte de 
un ecosistema mayor (Merleau-Ponty, 1996). A diferencia de la 
perspectiva antropocéntrica, la visión biocéntrica valora la vida 
en todas sus manifestaciones como igualmente significativa. En 
esta perspectiva, la corporeidad no solo abarca las experiencias 
sensoriales y/o físicas del aprendizaje, sino también la conciencia 
sobre el entorno natural del cual la sociedad es parte. El cuerpo es 

3	 Es importante resaltar que el aprendizaje no es solo sobre un territorio, sino también desde el territorio, en 
el sentido que el conocimiento es social, y la sociedad está moldeada por la naturaleza. En tal perspectiva, 
todo el conocimiento es local, y se lleva a cabo a través del uso de todos los sentidos y no solo privilegiando 
el intelecto o un sentido específico (es decir, lo que se ve) en detrimento de otros sentidos (lo que se oye 
o siente). En otras palabras, es importante enfatizar la densa materialidad y corporeidad del proceso de 
aprendizaje.



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 156

visto como un vehículo para experimentar y aprender a través de 
la interacción con la naturaleza, comprendiendo los ciclos, ritmos 
naturales y la dependencia con otros seres vivos (Zegers, 2024). Este 
enfoque propone un aprendizaje más holístico que incluye no solo la 
dimensión intelectual, sino también la emocional y ética en relación 
con el cuidado de la vida.

Francisco Veizaga Pinto, Adalid Saucedo Vargas y Juan Vargas 
Anida son líderes sociales que por años han jugado un rol central 
en la gestión de la cuenca Comarapa, en Bolivia. La gestión de la 
cuenca responde al lema “preservar y producir en armonía con la 
naturaleza debe ser responsabilidad de todos en la cuenca”. Ello 
significa que se utiliza el concepto de cuencas pedagógicas desde un 
enfoque biocéntrico, considerando la interconexión de todo lo que 
está sucediendo en el territorio como parte de un “todo” (“naturaleza” 
o “Pacha Mama”). Este enfoque busca escuchar las voces de mujeres 
y hombres, el agua, los bosques, los animales y la atmósfera, en 
suma, de todas las entidades vivientes. Para De la Cadena (2019), se 
trata de “cosmopolítica”: una invitación a repensar la política desde 
una perspectiva que reconozca la agencia de los no-humanos y la 
interconexión entre naturaleza y cultura.

La decisión de los habitantes de Comarapa de implementar 
una lógica de manejo integral y resiliente ha contribuido, a escalas 
micro, meso y macro, a la mitigación del cambio climático. Ello como 
resultado de la captura de CO2 y la regulación del microclima. Gracias a 
este enfoque, la cuenca y sus habitantes tienen una mayor capacidad 
de adaptación a los efectos del cambio climático. Asimismo, hay 
una menor dependencia a recursos externos, una mayor resistencia 
a las plagas y una diversificación del riesgo como resultado de la 
diversificación de cultivos. En este proceso, los pobladores parten 
de sus propios conocimientos y juicios, y tratan de entender cómo 
funciona la cuenca y cómo se comportan los bosques y el agua. Es 
un ejemplo que ilustra que los docentes no son solamente actores 
humanos, sino también los actores no-humanos como las montañas, 



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 157

los bosques y el agua. La enseñanza-aprendizaje no resulta en un 
proceso unidireccional sino más bien un intercambio de conocimientos 
y experiencias4.

En la práctica, lo descrito en la cuenca Comarapa puede significar 
que cuando una fuente de agua se está secando o está contaminada, 
no solo se buscan soluciones técnicas, sino que los habitantes tienden 
a considerar también que posiblemente haya un “problema social” 
en el espacio interconectado, por ejemplo, un bosque “aguas arriba”. 
Esta mirada integral o biocéntrica abre un gran flujo de nuevos 
conocimientos, innovaciones y prácticas, puesto que las recientes 
innovaciones organizacionales y tecnológicas en la cuenca responden 
al hecho que muchos de sus habitantes ahora tienen cultivos orgánicos 
y aplican el reciclaje de basura para evitar la contaminación. La cuenca 
es considerada como un ambiente de aprendizaje para las escuelas 
formales con sus profesores y estudiantes. En esta lógica la cuenca y 
sus elementos participa también activamente como “maestra”.

El éxito de la cuenca de Comarapa ha llamado la atención 
de visitantes nacionales e internacionales. Por su particularidad, 
complejidad y diversidad, está claro que no es algo que se pueda copiar, 
pero funciona como modelo educativo para otras cuencas. Elementos 
clave de este modelo son el énfasis en la resiliencia, el manejo del 
territorio pensado y manejado de forma holística, y el hecho que el 
éxito de la agroecología —producción sostenible— depende de aspectos 
técnicos y socio-culturales. Por ello, surge la necesidad de un cambio de 

4	 Este aprendizaje biocéntrico puede sonar extraño desde una perspectiva moderna convencional, pero 
es muy común en el conocimiento andino-amazónico. Como se mencionó anteriormente, todavía existen 
prácticas como “pagar a la Tierra” o expresar respeto por los apus (dioses de la montaña). Una compilación 
de cuentos y mitos quechuas, realizada por Cecilia Granadino y el equipo de promotores del CEDEP Ayllu 
en 35 comunidades campesinas de tres distritos de la Provincia de Calca en Cusco, Perú, da cuenta de la 
interacción constante, bajo la metáfora de “danza”, entre los seres humanos y no-humanos que habitan el 
territorio. A continuación, se muestra un extracto del relato: “Dicen que ese día había pasado por ahí un 
comerciante que fue testigo del regocijo de los animales… Y contó a la gente cómo toda clase de animalitos 
había entrado a la pampa de Chiuchillani a bailar y gozarse… Desde esa vez las comunidades campesinas 
van a bailar cada año a ese lugar. Empiezan a danzar… Todos los años han seguido así, reuniéndose y 
bailando. Y llegan cada vez más comunidades, para festejar la alegría. ¡No se olvida! Menos ahora último, 
que con la nueva generación estamos mejorando la fiesta” (Granadino,1993).



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 158

perspectiva o paradigma hacia el biocentrismo: no somos los dueños 
de la naturaleza, pero sí tenemos la capacidad de saberla escuchar y 
entender lo que está sucediendo en el complejo mundo de una cuenca. 
Bajo este último principio, las personas podrán arribar a una mejor 
adaptación y mitigación de los efectos del cambio climático y otras 
crisis que posiblemente sobrevengan.

Otro ejemplo de educación con principios del buen vivir es la 
conformación en escuelas peruanas de un consejo consultivo de niños, 
niñas y adolescentes interesados en el buen vivir. Diversos jóvenes en 
la región Puno se aproximaron a autoridades locales para abordar la 
alarmante situación de la contaminación de un río. Como resultado de 
esta aproximación, se promulga meses después una normativa local 
que reconocía los derechos del agua en todas sus manifestaciones 
y, particularmente, se reconoce un importante río como “sujeto de 
derecho”. Los principales problemas que se abordan son la crisis 
climática, la necesidad de una transición hacia el biocentrismo, la 
participación ciudadana y la necesidad de escuchar las voces de la 
naturaleza5. Según la mencionada jurisprudencia, el bienestar de la 
sociedad y la naturaleza están estrechamente vinculados y son fines 
en sí mismos. Por otra parte, el otorgamiento de derechos al río no 
implica la prohibición total de su uso, sino las circunstancias para 
dicho uso.

Un tercer ejemplo de aprendizaje con principios del buen vivir es 
el reciente Amicus Curiae de apoyo a la Corte Superior de Justicia en 
Puno, Perú. A través de la participación de agentes locales y expertos

5	 El 26 de diciembre de 2019, la Municipalidad Distrital de Orurillo, en la Provincia de Melgar, en la región 
Puno, aprobó una ordenanza municipal que reconoce al agua como sujeto de derechos. La ordenanza 
reconoce, entre otros, el carácter sagrado del agua, según las ontologías de los pueblos indígenas para 
quienes Yaku-Unu Mama (expresión quechua) o Madre Agua es un ser vivo. El 23 de septiembre del 
mismo año, el Concejo Municipal de la Municipalidad Provincial de Melgar aprobó una ordenanza que 
reconoce a la cuenca del río Llallimayo como sujeto de derecho. Dicho reconocimiento apunta, entre 
otros, a institucionalizar y crear mecanismos y estrategias municipales que garanticen la conservación 
y el manejo sostenible del río en beneficio de la población y los ecosistemas. Ambas ordenanzas se 
encuentran disponibles en http://harmonywithnatureun.org/rightsOfNature/ 

http://harmonywithnatureun.org/rightsOfNature/


Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 159

internacionales se invoca tanto el aprendizaje intercultural6 
como el “principio de equidad intergeneracional” para exigir 
acciones inmediatas para el diseño, supervisión y ejecución de la 
descontaminación del gran lago Titicaca, considerado el lugar de 
origen de la civilización andina (Urton, 1981, Orlove, 2002). Esto 
es un ejemplo de intercambio intergeneracional de saberes, es 
decir, una educación que no está basada en un currículo educativo 
generalizado, pero en un aprendizaje basado en las características 
y saberes locales, con un papel principal de las personas ancianas 
del lugar e incluyendo a actores no-humanos, por ejemplo, el 
agua y los nevados. La demanda presentada, además de incluir el 
pedido de reconocimiento del lago y sus afluentes como “sujeto de 
derecho”, plantea la exigencia de conformar el Consejo de Cuenca 
Interregional del Lago Titicaca y la creación de comités de subcuenca 
o microcuenca por cada río tributario del lago, con participación 
efectiva de organizaciones indígenas, así como el reconocimiento y 
nombramiento del Estado y de las organizaciones indígenas como 
guardianes, defensoras y representantes del lago Titicaca y sus 
afluentes. Como parte de este proceso, se celebran reuniones y 
talleres donde diversos “pueblos del agua” comparten sus saberes.

Conclusión 

Un gran desafío consiste en vincular la lógica educativa del buen vivir 
(los principios biocéntricos discutidos líneas arriba) con la educación 
formal y no formal existente en diferentes partes del mundo. A lo 
largo de los continentes se registra un ascenso de lo que se denomina 
educación ambiental o educación ligada al cuidado de la naturaleza. 

6	 En el caso del documento amicus curiae, se invoca no solo la experiencia de otros países latinoamericanos, 
sino también la de otros estados europeos. El documento hace referencia explícita a la experiencia de 
otros “pueblos del agua”, como en el caso de los Países Bajos. En este caso, se hace referencia el enfoque 
europeo de la gestión del agua y el papel democrático de las “juntas del agua”. Para el caso de España, 
alude expresamente al modelo de gobernanza de los Derechos del Mar Menor, sobre todo en lo referido 
a la participación de la sociedad civil y del Estado. Para el caso del lago Titicaca, la sentencia de la Corte 
Superior de Justicia de Puno se encuentra disponible en: https://iuslatin.pe/historica-sentencia-contra-la-
contaminacion-del-lago-titicaca/

https://iuslatin.pe/historica-sentencia-contra-la-contaminacion-del-lago-titicaca/
https://iuslatin.pe/historica-sentencia-contra-la-contaminacion-del-lago-titicaca/


Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 160

Esta educación en América Latina a menudo se vincula con el 
concepto de buen vivir, porque forma parte de la vida de muchos de 
sus ciudadanos, especialmente de los ciudadanos de origen indígena. 
Sin embargo, como se mencionó anteriormente, el actual contexto 
político y económico latinoamericano impide cambios profundos que 
favorezcan un camino de educación orientada hacia el biocentrismo. 
Por otro lado, gran parte de los territorios en América Latina están 
estrangulados por prácticas económicas extractivas no sostenibles, lo 
que configura y refuerza prácticas educativas no sostenibles.

El movimiento de derechos de la naturaleza a nivel internacional 
busca ampliar la capacidad de escuchar las voces de la naturaleza. 
La tarea consiste en promover acciones que impliquen aprender de 
diferentes pueblos-territorios con un propósito de objetivos comunes 
frente a los problemas más acuciantes del planeta. Cada aprendizaje 
debe ser sensible a sus propias tradiciones y perspectivas. Dicho lo 
anterior, creemos que, teniendo en cuenta el descontento general sobre 
el sistema educativo actual, y debido a las múltiples crisis ambientales 
que enfrenta actualmente el mundo, se deben realizar los mayores 
esfuerzos para hacer que los sistemas educativos de todo el mundo 
estén más en línea con el biocentrismo. El aprendizaje es vida y la 
vida es aprendizaje, del presente y pasado. La educación para el buen 
vivir establece que los procesos de vida y los procesos de aprendizaje 
son, en el fondo, la misma cosa.



Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 161

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Banco Mundial. (2020). World Development Report on Education: 
Learning to Realize Education’s Promise. Banco Mundial.

Biesta, G. (2002). Bildung and modernity: The future of Bildung in a 
world of difference. Studies in Philosophy and Education, 21(5), 
343-351. https://doi.org/10.1023/A:1019871225509

Biesta, G. (2017). Tussen reflexiviteit en vrijheid: ‘Bildung’ en ‘Erziehung’ 
als twee paradigmas voor persoonsvorming in het onderwijs. 
Waardenwerk, 70/71, 85-92.

Carnoy, M. (2007). The impact of educational quality on development 
goals. Stanford University Press.

Clement, W. (2005). Vorrang für die Anständigen – Gegen Missbrauch, 
“Abzocke” und Selbstbedienung im Sozialstaat: Ein Report zum 
Arbeitsmarkt im Sommer. Arbeitsmarktanalyse.

Dépelteau, F. (2008). Relational thinking: a critique of co deterministic 
theories of structure and agency. Sociological Theory, 26 (1).

De la Cadena, M. (2019). Cosmopolítica indígena en los Andes: 
Reflexiones conceptuales más allá de lo político. Tabula Rasa, 
33, 33-50. https://doi.org/10.25058/20112742.n33.02

Escobar, A. (1999). After nature: steps to an antiessentialist political 
ecology. Current Anthropology 40: 1. February

Fernández, R. et. al. (2024). Education Inequalities in Latin America and 
the Caribbean. NBER Working Paper No. 32126, Febrero.

https://doi.org/10.1023/A:1019871225509
https://doi.org/10.25058/20112742.n33.02


Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 162

Granadino, C. (1993). Cuentos de nuestros abuelos quechuas: Recuperando 
la tradición oral. Wasapay Ediciones.

Gudynas, E. (2009). La ecología política del giro biocéntrico en la nueva 
Constitución de Ecuador. Revista de Estudios Sociales, 32, Abril.

Gudynas, E. (2011). Los derechos de la naturaleza en serio: Respuestas 
y aportes desde la ecología política. En A. Acosta & E. Martínez 
(Comps.), La naturaleza con derechos: De la filosofía a la política 
(pp. 203-218). AbyaYala & Universidad Politécnica Salesiana.

Gudynas, E. (2014). El postdesarrollo como crítica y el Buen Vivir como 
alternativa. En Buena vida, buen vivir: imaginarios alternativos 
para el bien común de la humanidad. Centro de Investigaciones 
Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades, UNAM.

Gudynas, E. & Acosta, A. (2011). La renovación de la crítica al desarrollo 
y el buen vivir como alternativa. Utopía y Praxis Latinoamericana 
16 (53): 71–83.

Hernández, G., & Laats, H. (2021). Buen Vivir: ¿Un concepto emergente 
en Europa? Green European Journal, Enero 8, 2021. https://www.
greeneuropeanjournal.eu/buen-vivir-un-concepto-emergente-
en-europa/

Horsthemke, K. (2019). Anthropocentrism, education and the (post-)
Anthropocene. On Education: Journal for Research and Debate, 
2(4). https://doi.org/10.17899/on_ed.2019.4.1

Huanacuni Mamani, F. (2010). Buen Vivir/Vivir Bien. Filosofía, políticas, 
estrategias y experiencias regionales andinas. Coordinadora 
Andina de Organizaciones Indígenas CAOI.

https://www.greeneuropeanjournal.eu/buen-vivir-un-concepto-emergente-en-europa/
https://www.greeneuropeanjournal.eu/buen-vivir-un-concepto-emergente-en-europa/
https://www.greeneuropeanjournal.eu/buen-vivir-un-concepto-emergente-en-europa/
https://doi.org/10.17899/on_ed.2019.4.1


Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 163

Huijer, M. (2015). Bildung: The toothless tiger. Trouw. Accedido de https://
www.trouw.nl/nieuws/bildung-de-tandeloze-tijger~b36460f0/

Humboldt, W. von. (1793-1794). Theorie der Bildung des Menschen. 
En A. Flitner & K. Giel (Eds.), Werke in fünf Bänden: Schriften zur 
Anthropologie und Geschichte (pp. 234-240). Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft.

Klafki, W. (1998). Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. 
Weinheim: Beltz.

Kvamme, O. A. (2022). Rethinking Bildung in the Anthropocene. 
Educational Philosophy and Theory, 77(3). https://doi.org/10.108
0/00131857.2022.2154376

Laats, H., & Hernandez, G. (2020). La cuenca Comarapa en Bolivia: 
Construir resiliencia frente al cambio climático. LEISA, Revista de 
Agroecología, 36(2), julio.

López, M. (2005). Equidad educativa y desigualdad social. Instituto 
Internacional de Planeamiento de la Educación (IIPE-UNESCO).

Merleau-Ponty, M. (1996). Fenomenología de la percepción. Barcelona: 
Península.

Nordenbo, S. E. (2002). Bildung and the thinking of Bildung. Journal 
of Philosophy of Education, 36(3), 341-352. https://doi.
org/10.1111/1467-9752.00280

Orlove, B. S. (2002). Lines in the Water: Nature and Culture at Lake 
Titicaca. University of California Press

https://www.trouw.nl/nieuws/bildung-de-tandeloze-tijger~b36460f0/
https://www.trouw.nl/nieuws/bildung-de-tandeloze-tijger~b36460f0/
https://doi.org/10.1080/00131857.2022.2154376
https://doi.org/10.1080/00131857.2022.2154376
https://doi.org/10.1111/1467-9752.00280
https://doi.org/10.1111/1467-9752.00280


Sílex Vol. 15, Nº 2, julio - diciembre 2025 pp. 147-164 164

Trucco, D. (2014). Educación y desigualdad en América Latina. Santiago 
de Chile: Comisión Económica para América Latina y el Caribe 
(CEPAL).

Van Norren, D. E. (2017). Development as service: A happiness, 
Ubuntu, and Buen Vivir interdisciplinary view of the Sustainable 
Development Goals. Doctoral dissertation, Tilburg University.

Urton, G. (1981). At the Crossroads of the Earth and the Sky: An Andean 
Cosmology. University of Texas Press.

Zegers, R. (2024). Making nature social: Towards a relationship with 
nature. Lexington Books.


	_Hlk194343761
	_Hlk193709078
	_Hlk193903100
	_Hlk193713100
	_Hlk194045945
	_Hlk194042210

	Botón 10: 


