
99

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117
https://doi.org/10.53870/metanoia20251440
ISSN: 2520-971X

Fecha de entrega: 06/07/25
Fecha de aprobación: 09/09/25

Madre-muerte. Ensayo sobre la acción de las 
imágenes desde la mater-ialidad icónica

Mother-Death. Essay on the Action of Images 
Emerging out of Iconic Mater-iality

María Eugenia Celli
Universidad de Buenos Aires, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5002-0198
Contacto: meugeniacelli@gmail.com

RESUMEN
Este escrito pretende ensayar una nueva forma de pensar a/con las imágenes. To-
mando como marco teórico los aportes de la actual filosofía de la imagen y del giro 
material, me propongo problematizar la acción de las imágenes desde su materialidad. 
En un primer abordaje analizo la mater oculta en la materialidad icónica, buscando 
los resortes etimológicos y las interpretaciones antiguas que permiten efectuar una 
arqueología crítica del concepto “materia”. Este recorrido promete recuperar la den-
sidad de una materia icónica superando estereotipos humanistas y ficciones subjeti-
vantes con el objetivo de lograr una retórica propia de la materialidad de las imágenes 
cuyo centro está en la acción. En un segundo abordaje, el lazo antropológico que une 
arcaicamente la imagen con la muerte y, más específicamente, con los muertos; me 
permite indagar sobre la sensibilidad social que emerge en la experiencia icónica y que 
replica en el “espectro”, el “fantasma” o el “médium” formas que niegan, una vez más, 
la materia viva de las imágenes y su acción. En este sentido, el ensamble conceptual 
“madre-muerte” es ofrecido como un artefacto filosófico eficaz para volver a pensar 
ese vitalismo material no humano de las imágenes y habilitar nuevas formas sociales 
de vinculación escópica y sensible con lo icónico.



100

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Palabras Clave: Materia; Imagen; Acción icónica; Madre; Muerte.

ABSTRACT
This essay explores a renewed way of thinking about/with images. Drawing on contem-
porary philosophy of the image and the material turn, I seek to problematize the action 
of images from within their own materiality. In a first movement, I trace the latent mater 
within iconic materiality by engaging in an etymological and historical archaeology of 
the concept of “matter.” This excavation aims to recover the density of iconic matter 
by undoing both humanist stereotypes and subjectivizing fictions, in order to articula-
te a rhetorical framework for the materiality of images—one whose axis is action. In a 
second movement, I examine the ancient anthropological bond between images and 
death—more precisely, the dead—as a paradigmatic threshold through which to interro-
gate the social sensorium that emerges in iconic experience, and that is reproduced in 
the “specter”, the “ghost”, or the “medium”, enacting, once again, a denial of the living 
matter of images and of their action. In this context, the conceptual assemblage Mo-
ther-Death is proposed as a philosophical artifact capable of rethinking the non-human 
material vitalism at the core of the iconic, and of enabling new, socially grounded ways 
of relating to images—visually and affectively.

Keywords: Matter; Image; Iconic Action; Mother; Death.

“…pero supongo que siempre es así:  
uno escribe algo para contar otra cosa”

María Gainza, El nervio óptico, 2014, p.20.

INTRODUCCIÓN

La actual filosofía de la imagen se ha sacudido las exigencias ontológicas que condi-
cionaron los acercamientos a los artefactos visuales en el inicio del giro icónico y/o 
pictorial y ha podido reorientar su búsqueda hacia la cuestión de la acción de las imá-



101

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

genes. Este relevo teórico le implicó advertir previamente que “una de las principales 
dificultades de las teorías que abordan la acción con y en imágenes es dar cuenta de 
las formas de agencia de las propias imágenes” (García Varas, 2019, p. 22). Y ello, 
porque gran parte de estos desarrollos filosóficos fueron y son subsidiarios de planteos 
teóricos tradicionales que esconden, por un lado, un abordaje de la materia icónica 
delimitada a lo inerte y, por otro lado, una configuración de la acción dependiente ex-
clusivamente de la subjetividad humana. 

Tomando como punto de partida el “compromiso metodológico por evitar el an-
tropocentrismo y el biocentrismo” (Bennet, 2022, p. 144), y en las líneas propuestas 
por los nuevos materialismos y por la irrupción del giro material, se hace necesario 
volver a lo icónico con la certeza de que lo(s) material(es) “lejos de ser [una] sustancia 
inanimada típicamente prevista por el pensamiento moderno, […] son, en este sentido, 
los componentes activos de un mundo-en-formación” (Ingold, 2013, p. 32). Lo cual se 
amplifica al descubrir que en la palabra materia se esconde el arcaico mater que se 
prefigura como aquella matriz ensambladora de lo vital y de la acción.

Al respecto, este ensayo filosófico sostiene la tesis de que el devenir de la acción 
icónica y de sus múltiples agencias se encuentra impulsado por el resorte mismo de 
la mater-ilidad icónica, más allá de cualquier intencionalidad subjetiva. Asimismo, esta 
forma de concebir la materia de la imagen, implica una nueva organización de lo sen-
sible social que encuentra en la muerte y en los muertos una forma paradigmática de 
exploración. En este sentido, el ensamble conceptual de “madre-muerte” hace posible 
percibir un vitalismo material no humano en lo icónico, como tarea ética, la construc-
ción colectiva de una nueva forma de vinculación con la imagen.

1. LA MATER-IA ICÓNICA

1.1. La mater en la materia

Tal como refería, los nuevos abordajes de la filosofía de la imagen, conducen a cuestio-
nar cierta aproximación de las filosofías canónicas a la materialidad icónica que suelen 
reducirla a la posición de lo inerte o de lo pasivo. De tal modo, que no es posible para 



102

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

la materia de la imagen configurarse más allá de una vacancia que espera el impacto 
de la operación humana para significar, ser o actuar en algún sentido. 

El reciente “giro material” que encuentra como referente al antropólogo Tim In-
gold -aunque él mismo objete fuertemente esta identificación1 ha implicado un acer-
camiento que, sin advertirlo explícitamente, recuerda y retoma aspectos de la filosofía 
más antigua que han sido marginados por un pensamiento occidental centrado en 
usufructuar la materia a través de su producción y acumulación. 

Su propuesta de dar un “paso atrás” (Ingold, 2013, p. 30) consiste en evitar cierta 
contaminación metafísica que emerge en las ideas de “materialidad” y de “cosidad”. 
Ambas se presentan como un obturador de la experiencia con la materia, como un 
camino que impide el neo-materialismo en el que este autor parece inscribirse según 
Silla (2013). 

Por esta razón, el giro material invita a considerar la materia, o mejor dicho, a los 
materiales como “aquellos elementos [stuff] con que las cosas [things] están hechas” 
(Ingold, 2013, p. 20). Y son ellos, los materiales, los “componentes activos de un mun-
do-en-formación” (p. 32) a los que la agencia y la acción no le son ajenos. Pero entién-
dase bien, la agencialidad no es algo donado o proyectado por lo humano, sino que:

Traer las cosas a la vida no consiste en espolvorearlas con agencia, sino en 
devolverlas a los flujos generativos del mundo de los materiales en el que se 
originaron y en donde continúan subsistiendo. Este punto de vista, en el que 
las cosas están en la vida y no la vida en las cosas, se opone a la compren-
sión antropológica del animismo. (p. 33).

Más allá de Ingold, del que me valgo sin adscribir unívocamente a toda su teoriza-
ción aparentemente sospechada de iconoclasta (Howes, 2022, p. 316), quisiera dete-
nerme por un momento en la invitación a que las cosas y los materiales sean devueltos 
“a los flujos generativos del mundo”. Y me propongo efectivizarla a partir de la indaga-
ción crítica del origen etimológico de la palabra materia. Por un lado, la sonoridad de 

1	 Así lo expresa en un reportaje realizado por los investigadores: Simonetti, C y Espirito Santo, D. (2016).



103

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

la palabra “materia” así como también la de “madera” permite referenciar ambas pa-
labras a un tronco etimológico común que tiene por origen a la arcaica y latina mater. 

Esta mater configura en la antigüedad una realidad —la de la madre— que está 
profundamente impedida de una acción vital propia, y esto nos remite a las explica-
ciones primitivas acerca de la reproducción humana, tanto en algunas voces griegas 
—como la de Aristóteles—2 como en referencias bíblicas,3 que hacen de ella un mero 
receptáculo de la potencia generadora del varón. De algún modo, la mater-madre-ma-
teria padece en su marca etimológica una impotencia originaria que la despoja de toda 
acción soberana. Ella solo es capaz de hacer (“concebir”, “gestar”, “parir”) cuando otro 
hace algo en ella (“procrear”). 

Como contrapunto de estas formas de pensar, se destacan los filósofos presocrá-
ticos, así como el mismo Hipócrates, quienes fueron más proclives al materialismo al 
diferir de las teorías reproductivas que segregan a la madre de su potencia creadora, 
abogando a favor de la existencia de un semen masculino y otro femenino.4

En este punto, los nuevos planteos acerca de la materialidad se alinean tangen-
cialmente a algunas perspectivas del feminismo.5 No es casual que el antropocentris-
mo, por un lado, distribuya la acción y la agencia en lo humano, y por otro, atribuya 

2	 Aristóteles en la Reproducción de los animales es un exponente de esta teoría tradicional griega, en donde la mujer es 
un mero receptáculo de la semilla del varón sin aportar ningún principio vital para la procreación. En este sentido es re-
comendable consultar: Aristóteles, 1994, I, pp. 63-64. Otras voces en la misma dirección son la de: Esquilo, Euménides 
658 y Diógenes de Apolonia, 64A 27 (DK).  

3	 En el relato de la creación sacerdotal la mujer es llamada con el término hebreo: neqevá, que se usa indistintamente para 
animales y humanos. La raíz de dicha palabra parece aludir a la acción de perforar y/o atravesar. De modo que: “esta 
raíz parece conllevar en sí la idea de espacio, apertura, de posibilidad de abrir un hueco” (Porcile Santiso, 1995, p. 193) 
dando lugar, junto con el relato yahvista, a pensar en la mujer o en Eva como la “… mera receptora en opinión de la época 
y de tiempos no muy lejanos- de la semilla varonil” (Chenoll Alfaro, 1996, p. 32), citado por: Crochetti, 2005, sin página. 

4	 Cabe remitirse a: Alcmeón, DK 24 A 13; Anaxágoras DK 59 A 11; Parménides DK 28 A 54; Empédocles DK 31 B 63; De-
mócrito DK 68 A 142. Por otro lado, algunos tratados hipocráticos se distancian de Aristóteles (Sobre la generación 4-8; 
Enfermedades de las mujeres 1, 8, 17; Sobre la naturaleza de la mujer 36).

5	 No es una novedad la simetría de la imagen de la mujer, figura que muchos autores de la disciplina han puesto en relieve. 
Un punto más de contacto es la mirada que transforma a una y a otra en objetos disponibles, sin voluntad y sin acción 
propia. Desde los feminismos se escucha: “… las mujeres son y no son personas, porque realmente nuestra posición en 
la sociedad tiene ese carácter anfibio. No es que queramos que sea así, pero en algunos momentos somos moneda de 
trueque, somos cosa, nuestro cuerpo es cosa y, en el mundo actual, el de la fase apocalíptica del capital, en donde las 
cosas han avanzado como nunca, y en donde la naturaleza es cosa, la tierra es cosa y los cuerpos son más cosa de lo que 
nunca fueron, la mujer está ahí, no es persona” (Segato, 2018, pp. 52-53).



104

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

pasividad y disponibilidad a lo no humano, concretamente a la materia. Este patrón se 
replica aquí en un androcentrismo que proyecta sobre el molde diferencial del varón y 
la mujer las mismas características de acción e impotencia que se atribuían en el es-
quema anterior. De este modo, se termina configurando también el lenguaje.6 En este 
sentido el modo de percibir la materia —profundamente infectada de la mater arcaica- 
requiere desidentificarla respecto de la pasividad, y reensamblarla a la acción y a la 
agencia de una nueva mater. 

En esta dirección sería fácil hacer mención de las mecánicas que involucran da-
tos provenientes de la ginecología actual, descripciones acerca de gametos femeninas 
y ciclos reproductivos. Es un camino posible pero corto que me llevaría hasta una suer-
te de biologicismo reproductivista con el que no comulgo éticamente. Porque después 
de todo ¿es, para mí, la madre un conjunto de células con capacidad de procrear? ¿es 
ahí donde entiendo que reside su anclaje para la acción, para el poder, para hacerse 
en algo/alguien? ¿es ése el modelo que entiendo a la base de la mater-materialidad? 
Ciertamente, no. Y, no lo elijo, no solo porque al tomarlo estaría yendo en la misma 
dirección que tomó la antigüedad androcéntrica al apropiarse de las teorías médicas 
de su tiempo para justificar la distribución de la acción. Además, es profundamente ex-
cluyente y empobrecedora de una realidad: la materna, la maternidad y, más precisa-
mente, la madre. Esta realidad nunca puede ser restringida a una capacidad biológica, 
a una determinada corporeidad o, incluso, a un género singular que excluye a otros. 

Quisiera proponer pensar la materia desde una mater constituida a partir de y en 
“una experiencia libidinal sostenida por un deseo” (Barrios, 2018, 17), esto es, a partir 
de un deseo de ser y de dar producido por algo otro.

Ahora bien, esta torsión conceptual efectuada sobre la etimología de la mater 
busca nuevas implicancias para la materia y, en especial, para la materia icónica. Ante 
todo, resucitarla de esa muerte inoperante en la que parece haber caído junto con las 
cosas, los objetos y los artefactos. Y, sobre todo, habilitarla en un hacer no humano, un 
hacer material, para el cual los humanismos no han reservado ningún espacio episté-

6	 Malabou señala a Derrida como aquél que denunció el falocentrismo y el falologocentrismo atado a la visibilidad de la 
erección (posición vertical) que implicó para la mujer una reducción a la materia, a la matriz, al útero y a la vagina. (Mala-
bou, 2021, p. 18).



105

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

mico ni han creado un vocabulario para señalar esta forma particular de actuar que se 
disocia de toda posible voluntad e intención. Se trata de la devolución de la acción a 
la materia, la reivindicación de la fuerza creadora de los materiales y, con ello, la posi-
bilidad de agencias múltiples. La particularidad de esta apuesta es que ella acontece 
solo por la aparición de un deseo no humano, un deseo material. Pero ¿puede desear 
la materia? ¿desea desde sí o desde otro? 

Claramente me alejo de un fundamento metafísico y sustancial externo que sub-
sidiaría a lo material en su imposibilidad desde alguna entidad inmanente o trascen-
dente, aunque me reservo la posibilidad de pensar algo de este deseo en torno a lo 
espiritual de la materia o en vistas a una posible teología material, de la que aquí no 
diré más. Entonces, sin ser metafísico ni sustancial la mater-ialidad en su posición 
deseante puede ser agente de acción. En este punto, la propuesta de Bennett7 (2022) 
de un afecto impersonal en la materia que hace poder en ella, amplifica el recorrido de 
la mater:

Este poder no es transpersonal o intersubjetivo sino impersonal, un afecto 
inherente a formas que no pueden ser imaginadas –ni siquiera idealmente- 
como personas. […] Los cuerpos orgánicos e inorgánicos, los objetos cul-
turales (estas distinciones no son particularmente significativas aquí) son 
todos afectivos.” (p. 16-17). 

Aquello que para Bennett es afecto aquí se relee bajo la forma de lo libidinal, del 
deseo; sin que ello implique transferir ni la intencionalidad ni la conciencia que son 
marcas propias de la subjetividad. Se trata, entonces, de un deseo anterior a los suje-
tos, al que es preciso abstraerle las notas clásicas del psicoanálisis que lo configuran 
a partir de la carencia de objeto real.8 La materia desea no por ser carente sino por 

7	 Si bien, dentro del neo-materialismo podrían reconocerse al menos tres versiones: el negativo, el performativo y el vital o 
vibrante, siendo Bennet claramente identificada con este último (Maccioni y Jorge, 2022, pp. 167-168). El invocar algunas 
de sus observaciones no implica mi adscripción a los postulados ontológicos en los que su pensamiento crece y que son 
severamente reprochados (Gamble, Hanan y Nail, 2019, pp. 119-120).

8	 “El deseo no carece de nada, no carece de objeto. Es más bien el sujeto quien carece de deseo, o el deseo quien carece 
de sujeto fijo […] El deseo y su objeto forman una unidad: la máquina, en tanto que máquina de máquina. El deseo es 
máquina, el objeto del deseo es todavía máquina conectada…” (Deleuze et Al, 2013, pp. 33-34). Este mismo enfoque 
parece ser advertido por Judith Butler según el trabajo comparativo de Casale al que es oportuno remitir (2004).



106

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

ser sobreabundante. En razón de esto, su movimiento se caracteriza por ser procrea-
tivo y creador. La lógica de la materia, por lo tanto, no se basa en adquirir, apropiar o 
consumir, sino en crear lo nuevo con aquello que dispone de/en sí. Este enfoque se 
revela como la clave hermenéutica, tan disruptiva como necesaria, para acercarse a la 
materia icónica.

Es aquí cuando los materiales -en tanto deseantes, creadores, vibrantes o vivos- 
son colocados en pie de igualdad con el resto de las criaturas humanas y no humanas. 
Y esto porque “los seres humanos no existen al ‘otro lado’ de la materialidad sino que 
nadamos en un océano de materiales” (Ingold, 2013, p. 27) y cada humano es en 
sí mismo un compuesto heterogéneo de materia creadora. Es por ello, que Bennett 
insiste: “Si la materia está viva, entonces no solo la diferencia entre sujetos y objetos 
se reduce, sino que el estatus de la materialidad común a todas las cosas se eleva.” 
(Bennett, 2022, p. 50).

El efecto más inmediato de esta declaración de igualdad es la democratización 
de la acción y de la agencialidad. La materia colocada, ya no en la posición servil o iner-
te, sino en la posición deseante que se abre a una agencia más distributiva. Entonces 
conviene preguntarse: ¿qué hace la materia, los materiales o las cosas? La filosofía 
discrimina una acción sutil que consiste en que “cada cosa [res], en cuanto está en 
ella, se esfuerza [conatur] por perseverar en su ser” (Spinoza, 1977, III Parte, Propo-
sición VI p. 118; citado por: Bennett, 2022, p. 34). De esta naturaleza conativa, como 
un impulso activo de persistencia y de resistencia que está a la base de lo que es, se 
desprende un poder productivo que Bennett lo caracteriza de afectivo porque afecta a 
otros tanto como es afectado por otros. 

No es difícil deducir, entonces, que la materia misma de la imagen agencia y se 
agencia en lo heterogéneo. Por eso su agencialidad es en ensamble, siempre que se 
entienda por ensamble un “colectivo abierto” o “una suma no totalizable” (Bennet, 
2022, p. 75). En este punto, la mater de la materia recupera el resorte del deseo para 
pensarse como matriz ensambladora de elementos heterogéneos sin clausura o como 
un centro que mixtura y aglutina al mismo tiempo que disgrega. En este sentido, su 
agencialidad es expansiva, distributiva y confederada. 



107

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

1.2. RECUPERAR LA MATER-IA ICÓNICA

Si bien la problematización de la materialidad icónica no es algo nuevo y ha sido fuente 
de exploración de varias disciplinas, tal como: las artes visuales (Steyerl: 2018, 2025), 
la fotografía (Flusser, 2017; Barthes, 2017), la filosofía de la técnica (Parente, Berti, 
Celis: 2022) como la más reciente, geología de los medios (Parikka, 2021). Es en este 
horizonte transdisciplinar que la filosofía de la imagen, en cruce con los planteos de 
los nuevos materialismos, se cristaliza en el actual escenario de tecnificación, dando 
lugar a un aparente flanco de lucha que amenaza con sustituir la imagen material a ex-
pensas de una pura imagen virtual. Allí lo icónico desprendido de su mater-ia se vuelve 
inconsistente, etéreo y espectral, lo cual –en el terreno de su materialidad- se traduce 
en una desestabilización de su posición deseante y en un déficit de su capacidad de 
acción y agencia. Martínez Luna (2014) lo caracteriza al referir que:

La imagen contemporánea, la imagen electrónica, se caracteriza precisa-
mente por ser una imagen-tiempo, desligadas de los tradicionales soportes 
de la imagen-materia (Brea, 2010). La cuestión es cómo dentro de este ré-
gimen de la imagen evanescente, ubicua, desplegada temporalmente, las 
imágenes son capaces de ocupar un espacio, de tocar, de interrumpir, de 
adquirir una consistencia física más allá de su cada vez menos necesaria 
sedimentación de soporte. (p. 12).9

Las respuestas a este fenómeno pueden ser variadas y de hecho lo son en los 
distintos autores y autoras de esta disciplina. Ciertamente, la sola explicación del fac-
tor sociológico del incremento de las pantallas, de la sofisticación tecnológica o del 
auge de la imagen en red no me convencen como amenazas certeras de la disolución 
material de la imagen. En otra dirección, se presenta una crítica más estructural que 
indicaría que esta sensación de despojo material de la imagen parece corresponderse 
con un cierto “esencialismo visual” (Bal, 2004, p.11) que está en alza en la cultura 
occidental. Éste implica una partición de mundos, en uno: es posible ver una suerte de 
“imagen pura” que circula por internet y subsiste en los medios y; en el otro separado 
de éste, el de los objetos y las cosas. Bal propone zanjar este dualismo activando una 

9	 La referencia a Brea es propia del original y remite a: Brea J.L. (2010). Las tres eras de la Imagen. Madrid. Akal.



108

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

suerte de “retórica de la materialidad” (p. 16) que obligue a enfrentarse con la contun-
dencia de los objetos. Más allá de esto, me interesa hacer foco en esa línea divisoria 
que no es un simple efecto del azar o una consecuencia del avance tecnológico o de 
la virtualidad, sino que parece haber sido abonada por algunos pensadores pioneros 
de la cultura visual y del giro icónico-pictorial. Por todo ello, resulta necesario retornar 
a uno de los padres del giro pictorial, W. J. T. Mitchell, y en especial a esa pregunta 
central que en el 2005 da nombre a su libro “¿Qué quieren las imágenes?” (2017). Sin 
lugar a dudas, la pregunta es una de las más afortunadas de la filosofía de la imagen, 
aunque su respuesta me resulte algo más problemática. Allí dice:

Entonces ¿qué quieren las imágenes? ¿hay alguna conclusión general que 
se deba extraer de este rápido sondeo? […] Todo lo que se logra es una 
dislocación sutil del objetivo de la interpretación, una ligera modificación de 
la imagen que tenemos sobre las mismas imágenes (y quizás signos). Las 
claves para esta modificación/dislocación son (1) asentar la ficción cons-
titutiva de las imágenes como seres ‘animados’, cuasi-agentes, parodias 
de personas; y (2) asentar el constructo de las imágenes no como sujetos 
soberanos o espíritus desencarnados, sino como subalternos cuyos cuer-
pos están marcados por los estigmas de la diferencia y que funcionan tanto 
como ‘mediadoras’ cuanto como chivos expiatorios en el campo social de la 
visualidad humana. (p. 72). 

¿Qué aparece en esta explicación? La imposibilidad de ver mater-ialmente a las 
imágenes, de verlas de frente y, consecuentemente, la necesidad de reubicar la propia 
visión sobre las imágenes. Ese pequeño gesto, que implica una “dislocación sutil” y, por 
ello, un nuevo locus observador, tiene consecuencias que se amplifican negativamen-
te. Porque no ver las imágenes de frente implica rechazar el reconocimiento de un pie 
de igualdad y una amplia distribución agencial que surge de ser/estar en la mater-ia. 
Aquí se establece un vínculo entre el vidente y la imagen, donde el único agente pleno 
es quien ve e interpreta a una imagen como pura disponibilidad inanimada. Esta posi-
ción subjetiva jerárquica inaugura una verticalidad, cuya principal gestión en el mundo 
de lo visual es la de tutelar lo icónico. Desde esta verticalidad, las imágenes parecen 
carecer de agencia y en consecuencia requieren de la ficción subjetivante o, incluso, 
de la parodia (¿o tal vez de la burla?) para poder ver en ellas algo vivo y creador. Es en 
este punto que la mater-ia icónica se invisibiliza hasta desaparecer.



109

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Es interesante advertir cómo la admisión de alguna forma del deseo en la imagen 
se resuelve solo a condición de negar lo que la mater-ia de la imagen implica. Quien 
no está dispuesto a aceptar una materia activa, productora y agencial está destinado 
a reforzar los estereotipos humanistas que colocan lo animado por sobre lo inanima-
do, lo vital por sobre inerte, lo personal por sobre las cosas. Para este pensamiento si 
existe un querer en la imagen, éste solo puede sostenerse con las muletas ontológicas 
de la subjetividad.

En sentido contrario, Steyerl, quien conserva una gran sensibilidad por la materia 
de la imagen (a pesar de sus diferencias con los nuevos materialismos)10, toma distan-
cia de cualquier dislocación y propone asimilarse a la cosa-imagen, o mejor, “participar 
en una imagen -en lugar de sencillamente identificarse con ella-”, lo que significa tomar 
parte “en la materialidad de la imagen tanto en los deseos y fuerzas que esta acumula” 
(Steyerl, 2020, p. 55). De modo radical, esto implica un abandono de la subjetividad 
como un lugar privilegiado de emancipación y una búsqueda de la coseidad que se 
acerca a la materia, a sus deseos y a sus fuerzas. Vale aclarar que este materialismo 
–impulsado por los textos de Benjamin- pretende de manera no romántica entrar en 
un intercambio con la mater-ialidad icónica, específicamente en lo que refiere a “su po-
tencial acción, una acción que no es obligadamente beneficiosa” ya que “las imágenes 
están heridas y dañadas, como cualquier cosa en la historia” (p. 60). En este sentido: 

las imágenes son violadas, rasgadas, sujetas a interrogatorio y puestas a 
prueba. Son robadas, recortadas, editadas y reapropiadas. Son compradas, 
vendidas, alquiladas. Manipuladas e idolatradas. Agraviadas y veneradas. 
Participar en la imagen significa tomar parte en todo esto. (p. 57).

De algún modo, las lógicas binarias que perviven en la filosofía de la imagen co-
lisionan con la propuesta de participar de la materialidad icónica de Steyerl y con la 
necesidad de recuperar (aunque revisando y suplementando) cierto “uso retórico de 
la materialidad” icónica advertido por Bal (2004, p. 16). Dos aspectos imprescindibles 
que advierten cómo los actos de visión no alcanzan para dar con la experiencia de la 

10	 Para una crítica respecto de las distancias de Steyerl respecto de los neomaterialismos, es posible consultar: Cunnin-
gham, 2016, sin página.



110

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

mater-ialidad icónica y solicitan, en virtud de ello, exponerse de un modo otro a la ma-
terialidad de las imágenes.  

Ahora bien, ¿dónde es posible actualizar esta participación en la materia y esa 
retórica de la materialidad icónica? O, mejor en primera persona, ¿dónde soy capaz 
de esta nueva sensoria que habilita la libidinal mater de la materialidad icónica de-
clinando las prerrogativas de mi propia subjetividad? Un locus privilegiado -en tanto 
arcaico y primario- que construye una indubitable organización sensible compartida, 
es el reservorio cultural donde se aloja la experiencia de la muerte y de los muertos. Y 
esto aun cuando las sociedades posmodernas insisten en señalar a los muertos como 
el acontecer privilegiado del desencuentro entre materia y visualidad. La muerte y los 
muertos se alzan como ese reducto donde el ojo subjetivo deviene indigente y ya no 
tiene gobernanza ni soberanía para dar o quitar. Algo más allá de lo perceptible, de lo 
capturado por la visión, se opera, se agencia y se actualiza. Ofrecerse a ello, habilitar 
esa posibilidad implica una cierta negación de sí, un ensayo de la propia desubjetiva-
ción o, sin más, una kénosis.11

2.	 LA MUERTE Y LOS MUERTOS: UN ACERCAMIENTO SENSIBLE A LA 
MATER-IALIDAD ICÓNICA

Hay un lazo antropológico y cultural entre la imagen y la muerte que existe desde siem-
pre y cuyo espacio preferencial de mostración es el culto a los muertos. Esta evidencia 
lleva a Belting a preguntarse: “¿qué papel desempeñó la muerte en la invención de la 
imagen?” (Belting, 2007, p. 177), entendiendo que el poder mediador de lo icónico re-
side en esa capacidad para resocializar y revincularse de un modo nuevo con el cuerpo 
ausente del muerto. Sin embargo, esa conversión ontológica del muerto en imagen 
no es la que interesa en este abordaje, sino más bien cómo la muerte y los muertos 
se ofrecen como una forma paradigmática de exploración de la mater-ialidad icónica 
y cómo su contundencia exige una transformación ética respecto de nuestra propia 
sensibilidad y de nuestras formas de percepción de lo que es.

11	 El término kénosis remite al griego κένωσις que proviene del verbo κενόω que significa “vaciar” y su uso se impone a partir 
del Himno que se encuentra en la carta a los Filipenses 2,6-11; pudiendo ser interpretado como: “vacío de sí”, “despojo”, 
“abajamiento” o “negación”.



111

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Si bien es cierto que resulta complejo abordar una sensibilidad respecto de la ma-
terialidad icónica justo allí donde se hace tangible la ausencia de un cuerpo, el retiro 
de la presencia, el desaparecer y la invisibilidad. Ciertamente, cabe la pregunta acerca 
de ¿qué materialidad ofrecen los muertos como plataforma para pensar análogamen-
te la iconicidad? Ninguna. No es el cadáver en donde está el muerto y no es ése el pun-
to de contacto con lo que se quiere explicar aquí. El punto asociado a la materialidad 
icónica está en el corte ontológico que ofrece un ojo humanista que acusa de haber 
franqueado el umbral de lo vivo y lo animado tanto a la materia como a los muertos y, 
por tanto, les corresponde la cualificación de lo inerte, de lo pasivo y de lo disponible, 
ya sea a la soberanía humana del recuerdo que evoca o del cuerpo voluntario que usa, 
mueve o incorpora. Lo que reúne a una y otros es ese estatus de existencias menores, 
cuasi-reales, cuasi-cuerpos, sin soberanía en este mundo y en este tiempo que solo 
podrían aparecer por la convocatoria de los sujetos o de los vivos.

Estos planteos que ligan materia y muerte se hacen aún más relevantes cuando 
descubrimos que la propia filosofía de la imagen ha recurrido a las figuras ligadas a la 
muerte como son la del fantasma, la virtualidad, lo espectral o la del médium a la hora 
de intentar explicar la aparición o manifestación de la imagen en relación con la (no) 
materialidad de las mismas. Uno de los que realiza esta operación es Mitchell (2017) 
quien categoriza la image como un ente diferencial de la picture al establecer:

puedes colgar una picture, pero no puedes colgar una imagen. La imagen 
puede flotar sin ningún medio visible de soporte como una aparición fantas-
mática, virtual o espectral. (pp. 116-117).

En una línea similar, Belting (2011) toma del contexto espiritista del siglo XIX el 
término “medium” para introducirlo en su triángulo conceptual de: imagen, medio, 
cuerpo. Por un lado, la figura espiritista abona “la idea de que un extraño hable en un 
cuerpo y, por tanto, la idea del cuerpo como medio” (p. 184) pero, por otro y de modo 
más sutil, hay un desprendimiento de la imagen respecto de su propia materialidad icó-
nica y un borramiento de sus fuerzas y de su potencialidad propia. El hecho de que lo 
icónico necesite de un soporte subsidiario para aparecer y, en definitiva, para ser y que 
la resolución sea la mediación del cuerpo subjetivado de un vidente, parece replicar la 
idea de que la acción y la agencia de la imagen solo corresponden a una organización 
material viva, a una subjetividad y a una conciencia intencional. De algún modo, sin 



112

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

este cuerpo que se ofrece como materia vicaria, la imagen queda muda, sin operancia 
y sin agencialidad.  

Tanto la caracterización de la imagen desde lo fantasmal o espectral, divorciada 
de todo soporte material propio, y vista como aquella identificación espiritista de la 
imagen con lo otro extraño que se manifiesta mediante el préstamo de un cuerpo vivo, 
revelan una sensibilidad vidente que se apropia de la imagen marginando formas de 
mater-ialidad que no sean las humanas. Así la imagen-fantasma corre igual suerte que 
los espectros transformándose en “«refugiados ontológicos» que no pueden ser fijados 
ni con los vivos ni con los muertos, exhiben, a modo de salvoconducto, los formularios 
de una existencia por delegación” (Despret, 2021, p. 81). 

Frente a esto, los nuevos materialismo -que impactan, en más de un sentido, so-
bre el pensamiento de la imagen- advierten la necesidad de cultivar una sensoria nue-
va que implica “una cierta disposición anticipatoria de parte de mi a-dentro, a un estilo 
perceptual abierto a la aparición del poder-cosa” (Bennett, 2022, p. 39); así como, 
frente a la experiencia de la muerte y de los propios muertos, se impone el hecho de 
“modificar las percepciones y las maneras de pensar con las cuales funcionamos ha-
bitualmente” ya que la cultura es convincente a la hora de plantear que existe “una 
membrana impermeable, una barrera entre el mundo exterior, incluyendo las concien-
cias de los otros, y nuestra propia mente” (Despret, 2021, p. 121). 

Se trata, en definitiva, tal como lo explicita Bennet (2022), de descubrir que la 
“tarea ética aquí es cultivar la habilidad para discernir la vitalidad no-humana, para 
abrirnos perceptualmente a ella” (p. 53). Y es ética sobre todo porque de esta tarea 
se espera una “vida buena”12 en una organización de lo sensible que solicita a todo el 
colectivo implicado la capacidad de dar respuesta ante lo que se presenta. 

12	 Esta fórmula clásica de la ética aristotélica es redefinida por Butler al preguntarse: “¿Se puede llevar una buena vida 
en medio de una mala vida?” Mi propuesta incluye su crítica aunque aquí no pueda desarrollar los puntos de contacto y 
matices que nos hacen coincidir en una misma dirección. (Butler, 2017, pp. 195-219).



113

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

CONCLUSIONES

Madre y muerte: Un convite conclusivo

Es hora de establecer qué implicancias tiene esta propuesta sensible, ética y colectiva 
a partir del ensamblaje conceptual de madre-muerte. Sin lugar a dudas, el principio de 
esta tarea reclama una reconciliación que deje de bregar por el separatismo violento 
que declara territorios autónomos y hasta enemigos al de la materialidad y al de la 
imagen. Ya no es posible en el contexto donde la imagen avanza -pantallas, virtualidad, 
imagen-tiempo- y gana nuevas posiciones culturales y escópicas, que la materialidad 
icónica se vea amenazada por la carencia, el déficit y la insolvencia. 

Por ello resulta imprescindible denunciar y desarmar la matriz que se sostiene en 
una lógica dual que parte mundos y que obliga a una distribución cualitativa en don-
de algunos entes deben ser tutelados, interpretados, despertados, animados. En este 
punto es necesario desbancar la jerarquía de la subjetividad respecto de su diferencial 
ontológico con las cosas y con las materialidades. Y, sobre todo, habilitar la posibilidad 
de una acción y una agencia más allá de las formas intencionales o conscientes. Más 
bien, estas subjetividades deberían aceptar el convite a asociarse, a participar de la 
materia y de los materiales que componen este mundo y sus corporeidades. 

Se trata de pregonar una igualdad no asimilacionista que haga posible una cir-
culación de lo humano y lo no humano; de lo vivo y lo muerto; de lo consciente y de lo 
inerte, de la imagen y la materia. En ese intercambio sin fronteras rígidas hay, como 
puntualiza Ingold (2013), una reunión de flujos circulatorios en donde es posible adver-
tir que los materiales no existen, sino que acontecen en las cosas que sí existen. Cada 
material se deja adivinar por sus propiedades y solo así pueden ser vistos, percibidos, 
sentidos. En este punto es donde la capacidad escópica hace alianza con la narrativa 
para visualizar que “toda propiedad es una historia condensada” y para entender que 
“describir las propiedades de los materiales es contar la historia de lo que sucede 
mientras fluyen, se mezclan y mutan” (Ingold, 2013, p. 36). 

En esta dirección, el no tutelar la mater-ialidad icónica implica una acción ética 
contracultural de la que se desprenden ciertos gestos, como los de tomar parte en la 
imagen (Steyerl, 2020), hacer una retórica de la materia (Bal, 2004), empatizar con la 



114

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

coseidad y con los materiales (Bennett, 2022) y abrirse a existencias que no dependen 
de la propia solicitud para ser y estar (Despret, 2021). Todas estas acciones socavan 
el protagonismo de un yo soberano que busca siempre ser la razón última de lo que se 
da. En definitiva, se trata de forjar “una forma de sensibilidad que implica una despose-
sión de lo egológico” (Butler, 2017, p. 106); al mismo tiempo que habilitan la apertura 
a la experiencia de una materialidad resignificada desde la mater -útero y tumba- cuyo 
sustrato libidinal la configura en un espacio de transformación superlativo. 

Finalmente, Madre-muerte, opera como un llamado a ver, tocar, sentir desde una 
configuración nueva o, mejor, como un convite a dejarse ver, a dejarse tocar y a dejarse 
sentir y afectar por la mater-ia icónica. Ella es, por esto mismo, una promesa de trans-
formación de esa organización sensible vetusta que solicita reensamblarse implicando 
a cada uno en todo y en todos. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS	

Aristóteles (1994). Reproducción de los animales. (Traducción de E. Sánchez). Madrid. 
Gredos. (Ca. 350 a.C).

Bal, M. (2004). El esencialismo visual y el objeto de los estudios visuales. Estudios 
visuales, vol. I (2). pp. 11-49.

Barrios, M. (2018). La madre: apuntes lacanianos. Olivos. Gramma Ediciones.

Barthes, R. (2017). La cámara lúcida: nota sobre la fotografía. Buenos Aires, Paidós.
Belting, H. (2011). Cruce de miradas con las imágenes. La pregunta por la imagen 

como pregunta por el cuerpo. En García Varas, A. (Ed.), Filosofía de la imagen (pp. 
179-210). Salamanca. Ediciones Universidad de Salamanca.

Belting, H. (2007). Antropología de la imagen. Buenos Aires. Katz. https://doi.or-
g/10.2307/j.ctvm7bcgx 

https://doi.org/10.2307/j.ctvm7bcgx
https://doi.org/10.2307/j.ctvm7bcgx


115

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Bennett, J. (2022). Materia Vibrante. Una ecología política de las cosas. Ciudad Autó-
noma de Buenos Aires. Caja Negra.

Butler, J. (2017). Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría performática de la 
asamblea. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Paidós.

Casale, R. H. (2004). El deseo en Butler y Deleuze: Algunas reflexiones. V Jornadas de 
Investigación en Filosofía. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humani-
dades y Ciencias de la Educación. Departamento de Filosofía. La Plata, pp. 1-10. 
https://www.aacademica.org/000-094/56.pdf

Crochetti, S. (2005). Ser madre, ser mujer, ser humana: las mujeres en el Antiguo 
Israel, las políticas natalistas y la legitimación religiosa. Revista La Aljaba vol. 
9, pp. 175-188. http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1669-57042005000100010

Cunningham, D (2016) Photography and the Language of Things. Photomuseum Win-
terthur. 

	 https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-langua-
ge-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM-
4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEka-
jYwJGwwJGgw 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2013). El Antiedipo: Capitalismo y esquizofrenia. Buenos 
Aires. Paidós.

Despret, V. (2021) A la salud de los muertos. Relatos de quienes quedan vivos. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires. Cactus.

Flusser, V. (2017) El Universo de las imágenes técnicas. Elogio de la superficialidad. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Caja Negra. 

Gainza, M. (2022). El nervio óptico. Barcelona. Anagrama.

https://www.aacademica.org/000-094/56.pdf
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1669-57042005000100010
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1669-57042005000100010
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw


116

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

García Varas, A. (2019). Imágenes, agencia e intencionalidad. Modelos alternativos 
para una acción estética. En García Varas, A. (Ed.) Acción y poder de la imagen. 
Agencia y prácticas icónicas contemporáneas (pp. 17-45). Madrid. Plaza y Valdés 
Editores. 

Hanan, J. S., Gamble, C. N. & Nail, T. (2019). What is New Materialism? Jour-
nal of the Theorical Humanities, 24 (6). pp. 111-134. https://doi.or-
g/10.1080/0969725X.2019.1684704

Howes, D. (2022) In defense of materiality: Attending to the sensori-social life 
of thing. Journal of Material Culture, 27 (3). pp. 313-335. https://doi.
org/10.1177/13591835221088501

Ingold, T. (2013). Los materiales contra la materialidad. Papeles de Trabajo, 7 (11). pp. 
19-39. https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/
view/548/502 

Jihad, K. (1986). Del materialismo no dialéctico. Entrevista a Jacques Derrida. Cultu-
ras, 69 (3). pp. III-V. 

Maccioni, F., Jorge, J.  (2022) Nuevos materialismos. Aproximación al materialismo 
vibrante de Jane Bennet. Cuadernos del Sur – Letras, 52. pp. 167-176. https://
revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815

Malabou, C. (2021) El placer borrado. Clítoris y pensamiento. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires. La Cebra.

Martínez Luna, S. (2014). Visualidad y materialidad: el problema de la imagen y el (con)
texto. Revista Internacional de Cultura Visual, vol. 1 (2). pp. 11-15. https://doi.
org/10.37467/gka-revvisual.v1.640

Mitchell, W. J. T. (2017). ¿Qué quieren las imágenes?: una crítica de la cultura visual, 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Sans Soleil Ediciones.

https://doi.org/10.1080/0969725X.2019.1684704
https://doi.org/10.1080/0969725X.2019.1684704
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/13591835221088501
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/13591835221088501
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815
https://revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815
https://doi.org/10.37467/gka-revvisual.v1.640
https://doi.org/10.37467/gka-revvisual.v1.640


117

Revista Metanoia 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Parente, D.; Berti, A.; Celis, C. (2022). Glosario de la Filosofía de la Técnica. Adrogué. 
La Cebra.

Parikka, J. (2021). Una Geología de los medios. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. 
Caja Negra.

Porcile Santiso, M. T. (1995). La mujer, espacio de salvación. Madrid. Claretianas.

Segato, R. (2018). Contrapedagogías de la crueldad. Ciudad Autónoma de Buenos Ai-
res. Prometeo.

Silla, R. (2013) Presentación del Dossier Tim Ingold, neo-materialismo y pensamiento 
pos-relacional en antropología. Papeles de Trabajo, 7, (11). pp. 11-18. https://
revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502

Simonetti, C.& Espirito Santo, D. (2016) Entrevista a Tim Ingold (Jueves 14 de abril de 
2016). Chungará. Revista de Antropología Chilena (Arica) vol. 48 (4), pp. 487-
502. https://doi.org/10.4067/S0717-73562016000400003

Spinoza, B. (1977). Ética. Demostrada según el orden geométrico. Buenos Aires. Acer-
vo Cultural /Editores.

Steyerl, H. (2018). Arte Duty Free. El arte en la era de la guerra civil planetaria. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires. Caja Negra.

Steyerl, H. (2020). Los condenados de la pantalla. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. 
Caja Negra.

Steyerl, H. (2025). Medios calientes. Las imágenes en la era del calor. Ciudad Autóno-
ma de Buenos Aires. Caja Negra.

https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
b.com/doi/10.1177/13591835221088501

