Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117 Fecha de entrega: 06/07/25
https://doi.org/10.53870/metanoia20251440 Fecha de aprobacion: 09/09/25
ISSN: 2520-971X

Madre-muerte. Ensayo sobre la accion de las
imagenes desde la mater-ialidad iconica

Mother-Death. Essay on the Action of Images
Emerging out of Iconic Mater-iality

Maria Eugenia Celli

Universidad de Buenos Aires, Ciudad Auténoma de Buenos Aires, Argentina
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5002-0198

Contacto: meugeniacelli@gmail.com

RESUMEN

Este escrito pretende ensayar una nueva forma de pensar a/con las imagenes. To-
mando como marco tedrico los aportes de la actual filosofia de la imagen y del giro
material, me propongo problematizar la accion de las imagenes desde su materialidad.
En un primer abordaje analizo la mater oculta en la materialidad iconica, buscando
los resortes etimologicos y las interpretaciones antiguas que permiten efectuar una
arqueologia critica del concepto “materia”. Este recorrido promete recuperar la den-
sidad de una materia iconica superando estereotipos humanistas y ficciones subjeti-
vantes con el objetivo de lograr una retorica propia de la materialidad de las imagenes
cuyo centro esta en la accion. En un segundo abordaje, el lazo antropolégico que une
arcaicamente la imagen con la muerte y, mas especificamente, con los muertos; me
permite indagar sobre la sensibilidad social que emerge en la experiencia iconica y que
replica en el “espectro”, el “fantasma” o el “médium” formas que niegan, una vez mas,
la materia viva de las imagenes y su accion. En este sentido, el ensamble conceptual
“madre-muerte” es ofrecido como un artefacto filosofico eficaz para volver a pensar
ese vitalismo material no humano de las imagenes y habilitar nuevas formas sociales
de vinculacion escopica y sensible con lo iconico.

99



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Palabras Clave: Materia; Imagen; Accion iconica; Madre; Muerte.

ABSTRACT

This essay explores a renewed way of thinking about/with images. Drawing on contem-
porary philosophy of the image and the material turn, | seek to problematize the action
of images from within their own materiality. In a first movement, | trace the latent mater
within iconic materiality by engaging in an etymological and historical archaeology of
the concept of “matter.” This excavation aims to recover the density of iconic matter
by undoing both humanist stereotypes and subjectivizing fictions, in order to articula-
te a rhetorical framework for the materiality of images—one whose axis is action. In a
second movement, | examine the ancient anthropological bond between images and
death—more precisely, the dead—as a paradigmatic threshold through which to interro-
gate the social sensorium that emerges in iconic experience, and that is reproduced in
the “specter”, the “ghost”, or the “medium”, enacting, once again, a denial of the living
matter of images and of their action. In this context, the conceptual assemblage Mo-
ther-Death is proposed as a philosophical artifact capable of rethinking the non-human
material vitalism at the core of the iconic, and of enabling new, socially grounded ways
of relating to images—visually and affectively.

Keywords: Matter; Image; Iconic Action; Mother; Death.

“...pero supongo que siempre es asi:
uno escribe algo para contar otra cosa”

Maria Gainza, El nervio éptico, 2014, p.20.

INTRODUCCION
La actual filosofia de la imagen se ha sacudido las exigencias ontolégicas que condi-
cionaron los acercamientos a los artefactos visuales en el inicio del giro iconico y/o

pictorial y ha podido reorientar su blsqueda hacia la cuestion de la accion de las ima-

100



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

genes. Este relevo tedrico le implicd advertir previamente que “una de las principales
dificultades de las teorias que abordan la accion con y en imagenes es dar cuenta de
las formas de agencia de las propias imagenes” (Garcia Varas, 2019, p. 22). Y ello,
porque gran parte de estos desarrollos filosoficos fueron y son subsidiarios de planteos
tedricos tradicionales que esconden, por un lado, un abordaje de la materia iconica
delimitada a lo inerte y, por otro lado, una configuracion de la accion dependiente ex-
clusivamente de la subjetividad humana.

Tomando como punto de partida el “compromiso metodoldgico por evitar el an-
tropocentrismo y el biocentrismo” (Bennet, 2022, p. 144), y en las lineas propuestas
por los nuevos materialismos y por la irrupcion del giro material, se hace necesario
volver a lo iconico con la certeza de que lo(s) material(es) “lejos de ser [una] sustancia
inanimada tipicamente prevista por el pensamiento moderno, [...] son, en este sentido,
los componentes activos de un mundo-en-formacion” (Ingold, 2013, p. 32). Lo cual se
amplifica al descubrir que en la palabra materia se esconde el arcaico mater que se
prefigura como aquella matriz ensambladora de lo vital y de la accion.

Al respecto, este ensayo filosofico sostiene la tesis de que el devenir de la accion
iconica y de sus multiples agencias se encuentra impulsado por el resorte mismo de
la mater-ilidad iconica, mas alla de cualquier intencionalidad subjetiva. Asimismo, esta
forma de concebir la materia de la imagen, implica una nueva organizacion de lo sen-
sible social que encuentra en la muerte y en los muertos una forma paradigmatica de
exploracion. En este sentido, el ensamble conceptual de “madre-muerte” hace posible
percibir un vitalismo material no humano en lo icénico, como tarea ética, la construc-
cion colectiva de una nueva forma de vinculacion con la imagen.

1. LA MATER-IA ICONICA
1.1. La mater en la materia
Tal como referia, los nuevos abordajes de la filosofia de la imagen, conducen a cuestio-

nar cierta aproximacion de las filosofias canénicas a la materialidad iconica que suelen
reducirla a la posicion de lo inerte o de lo pasivo. De tal modo, que no es posible para

101



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

la materia de la imagen configurarse mas alla de una vacancia que espera el impacto
de la operacion humana para significar, ser o actuar en algun sentido.

El reciente “giro material” que encuentra como referente al antropélogo Tim In-
gold -aunque él mismo objete fuertemente esta identificacion® ha implicado un acer-
camiento que, sin advertirlo explicitamente, recuerda y retoma aspectos de la filosofia
mas antigua que han sido marginados por un pensamiento occidental centrado en
usufructuar la materia a través de su produccion y acumulacion.

Su propuesta de dar un “paso atras” (Ingold, 2013, p. 30) consiste en evitar cierta
contaminacion metafisica que emerge en las ideas de “materialidad” y de “cosidad”.
Ambas se presentan como un obturador de la experiencia con la materia, como un
camino que impide el neo-materialismo en el que este autor parece inscribirse segun
Silla (2013).

Por esta razon, el giro material invita a considerar la materia, o mejor dicho, a los
materiales como “aquellos elementos [stuff] con que las cosas [things] estan hechas”
(Ingold, 2013, p. 20). Y son ellos, los materiales, los “componentes activos de un mun-
do-en-formacion” (p. 32) a los que la agencia y la accién no le son ajenos. Pero entién-
dase bien, la agencialidad no es algo donado o proyectado por o humano, sino que:

Traer las cosas a la vida no consiste en espolvorearlas con agencia, sino en
devolverlas a los flujos generativos del mundo de los materiales en el que se
originaron y en donde contindan subsistiendo. Este punto de vista, en el que
las cosas estan en la vida y no la vida en las cosas, se opone a la compren-
sion antropologica del animismo. (p. 33).

Mas alla de Ingold, del que me valgo sin adscribir univocamente a toda su teoriza-
cion aparentemente sospechada de iconoclasta (Howes, 2022, p. 316), quisiera dete-
nerme por un momento en la invitacion a que las cosas y los materiales sean devueltos
“a los flujos generativos del mundo”. Y me propongo efectivizarla a partir de la indaga-
cion critica del origen etimolégico de la palabra materia. Por un lado, la sonoridad de

1 Asilo expresa en un reportaje realizado por los investigadores: Simonetti, C y Espirito Santo, D. (2016).

102



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

la palabra “materia” asi como también la de “madera” permite referenciar ambas pa-
labras a un tronco etimol6gico comun que tiene por origen a la arcaica y latina mater.

Esta mater configura en la antigliedad una realidad —la de la madre— que esta
profundamente impedida de una accion vital propia, y esto nos remite a las explica-
ciones primitivas acerca de la reproduccion humana, tanto en algunas voces griegas
—como la de Aristoteles—? como en referencias biblicas,® que hacen de ella un mero
receptaculo de la potencia generadora del varén. De algiin modo, la mater-madre-ma-
teria padece en su marca etimol6gica una impotencia originaria que la despoja de toda
accion soberana. Ella solo es capaz de hacer (“concebir”, “gestar”, “parir”) cuando otro
hace algo en ella (“procrear”).

Como contrapunto de estas formas de pensar, se destacan los fildsofos presocra-
ticos, asi como el mismo Hipocrates, quienes fueron mas proclives al materialismo al
diferir de las teorias reproductivas que segregan a la madre de su potencia creadora,
abogando a favor de la existencia de un semen masculino y otro femenino.*

En este punto, los nuevos planteos acerca de la materialidad se alinean tangen-
cialmente a algunas perspectivas del feminismo.® No es casual que el antropocentris-
mo, por un lado, distribuya la accion y la agencia en lo humano, y por otro, atribuya

2 Aristételes en la Reproduccion de los animales es un exponente de esta teoria tradicional griega, en donde la mujer es
un mero receptaculo de la semilla del vardn sin aportar ningln principio vital para la procreacion. En este sentido es re-
comendable consultar: Aristoteles, 1994, |, pp. 63-64. Otras voces en la misma direccion son la de: Esquilo, Euménides
658 y Dibgenes de Apolonia, 64A 27 (DK).

3 Enelrelato de la creacion sacerdotal la mujer es llamada con el término hebreo: neqeva, que se usa indistintamente para
animales y humanos. La raiz de dicha palabra parece aludir a la accion de perforar y/o atravesar. De modo que: “esta
raiz parece conllevar en si la idea de espacio, apertura, de posibilidad de abrir un hueco” (Porcile Santiso, 1995, p. 193)
dando lugar, junto con el relato yahvista, a pensar en la mujer o en Eva como la “... mera receptora en opinién de la época
y de tiempos no muy lejanos- de la semilla varonil” (Chenoll Alfaro, 1996, p. 32), citado por: Crochetti, 2005, sin pagina.

4 Cabe remitirse a: Alcmedn, DK 24 A 13; Anaxagoras DK 59 A 11; Parménides DK 28 A 54; Empédocles DK 31 B 63; De-
mécrito DK 68 A 142. Por otro lado, algunos tratados hipocraticos se distancian de Aristételes (Sobre la generacion 4-8;
Enfermedades de las mujeres 1, 8, 17; Sobre la naturaleza de la mujer 36).

5 No es una novedad la simetria de la imagen de la mujer, figura que muchos autores de la disciplina han puesto en relieve.
Un punto mas de contacto es la mirada que transforma a una y a otra en objetos disponibles, sin voluntad y sin accion
propia. Desde los feminismos se escucha: “... las mujeres son y no son personas, porque realmente nuestra posicion en
la sociedad tiene ese caracter anfibio. No es que queramos que sea asi, pero en algunos momentos somos moneda de
trueque, somos cosa, nuestro cuerpo es cosa y, en el mundo actual, el de la fase apocaliptica del capital, en donde las
cosas han avanzado como nunca, y en donde la naturaleza es cosa, la tierra es cosa y los cuerpos son mas cosa de lo que
nunca fueron, la mujer esta ahi, no es persona” (Segato, 2018, pp. 52-53).

103



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

pasividad y disponibilidad a lo no humano, concretamente a la materia. Este patron se
replica aqui en un androcentrismo que proyecta sobre el molde diferencial del varén y
la mujer las mismas caracteristicas de accion e impotencia que se atribuian en el es-
quema anterior. De este modo, se termina configurando también el lenguaje.® En este
sentido el modo de percibir la materia —profundamente infectada de la mater arcaica-
requiere desidentificarla respecto de la pasividad, y reensamblarla a la accion y a la
agencia de una nueva mater.

En esta direccion seria facil hacer mencion de las mecanicas que involucran da-
tos provenientes de la ginecologia actual, descripciones acerca de gametos femeninas
y ciclos reproductivos. Es un camino posible pero corto que me llevaria hasta una suer-
te de biologicismo reproductivista con el que no comulgo éticamente. Porque después
de todo ¢es, para mi, la madre un conjunto de células con capacidad de procrear? ¢es
ahi donde entiendo que reside su anclaje para la accion, para el poder, para hacerse
en algo/alguien? jes ése el modelo que entiendo a la base de la mater-materialidad?
Ciertamente, no. Y, no lo elijo, no solo porque al tomarlo estaria yendo en la misma
direccion que tomo la antigiiedad androcéntrica al apropiarse de las teorias médicas
de su tiempo para justificar la distribucion de la accion. Ademas, es profundamente ex-
cluyente y empobrecedora de una realidad: la materna, la maternidad y, mas precisa-
mente, la madre. Esta realidad nunca puede ser restringida a una capacidad biologica,
a una determinada corporeidad o, incluso, a un género singular que excluye a otros.

Quisiera proponer pensar la materia desde una mater constituida a partir dey en
“una experiencia libidinal sostenida por un deseo” (Barrios, 2018, 17), esto es, a partir
de un deseo de ser y de dar producido por algo otro.

Ahora bien, esta torsion conceptual efectuada sobre la etimologia de la mater
busca nuevas implicancias para la materia y, en especial, para la materia iconica. Ante
todo, resucitarla de esa muerte inoperante en la que parece haber caido junto con las
cosas, los objetos y los artefactos. Y, sobre todo, habilitarla en un hacer no humano, un
hacer material, para el cual los humanismos no han reservado ningun espacio episté-

6 Malabou senala a Derrida como aquél que denuncié el falocentrismo y el falologocentrismo atado a la visibilidad de la
ereccion (posicion vertical) que implicé para la mujer una reduccion a la materia, a la matriz, al Gtero y a la vagina. (Mala-
bou, 2021, p. 18).

104



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

mico ni han creado un vocabulario para senalar esta forma particular de actuar que se
disocia de toda posible voluntad e intencion. Se trata de la devolucion de la accion a
la materia, la reivindicacion de la fuerza creadora de los materiales y, con ello, la posi-
bilidad de agencias multiples. La particularidad de esta apuesta es que ella acontece
solo por la aparicion de un deseo no humano, un deseo material. Pero ¢puede desear
la materia? ¢desea desde si o desde otro?

Claramente me alejo de un fundamento metafisico y sustancial externo que sub-
sidiaria a lo material en su imposibilidad desde alguna entidad inmanente o trascen-
dente, aunque me reservo la posibilidad de pensar algo de este deseo en torno a lo
espiritual de la materia o en vistas a una posible teologia material, de la que aqui no
diré mas. Entonces, sin ser metafisico ni sustancial la mater-ialidad en su posicion
deseante puede ser agente de accion. En este punto, la propuesta de Bennett’ (2022)
de un afecto impersonal en la materia que hace poder en ella, amplifica el recorrido de
la mater:

Este poder no es transpersonal o intersubjetivo sino impersonal, un afecto
inherente a formas que no pueden ser imaginadas -ni siquiera idealmente-
como personas. [...] Los cuerpos organicos e inorganicos, los objetos cul-
turales (estas distinciones no son particularmente significativas aqui) son
todos afectivos.” (p. 16-17).

Aquello que para Bennett es afecto aqui se relee bajo la forma de lo libidinal, del
deseo; sin que ello implique transferir ni la intencionalidad ni la conciencia que son
marcas propias de la subjetividad. Se trata, entonces, de un deseo anterior a los suje-
tos, al que es preciso abstraerle las notas clasicas del psicoanalisis que lo configuran
a partir de la carencia de objeto real.2 La materia desea no por ser carente sino por

7 Si bien, dentro del neo-materialismo podrian reconocerse al menos tres versiones: el negativo, el performativo y el vital o
vibrante, siendo Bennet claramente identificada con este Gltimo (Maccioniy Jorge, 2022, pp. 167-168). El invocar algunas
de sus observaciones no implica mi adscripcién a los postulados ontoldgicos en los que su pensamiento crece y que son
severamente reprochados (Gamble, Hanan y Nail, 2019, pp. 119-120).

8 “El deseo no carece de nada, no carece de objeto. Es mas bien el sujeto quien carece de deseo, o el deseo quien carece
de sujeto fijo [...] EI deseo y su objeto forman una unidad: la maquina, en tanto que maquina de maquina. El deseo es
maquina, el objeto del deseo es todavia maquina conectada...” (Deleuze et Al, 2013, pp. 33-34). Este mismo enfoque
parece ser advertido por Judith Butler segln el trabajo comparativo de Casale al que es oportuno remitir (2004).

105



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

ser sobreabundante. En razén de esto, su movimiento se caracteriza por ser procrea-
tivo y creador. La l6gica de la materia, por lo tanto, no se basa en adquirir, apropiar o
consumir, sino en crear lo nuevo con aquello que dispone de/en si. Este enfoque se
revela como la clave hermenéutica, tan disruptiva como necesaria, para acercarse a la
materia iconica.

Es aqui cuando los materiales -en tanto deseantes, creadores, vibrantes o vivos-
son colocados en pie de igualdad con el resto de las criaturas humanas y no humanas.
Y esto porgue “los seres humanos no existen al ‘otro lado’ de la materialidad sino que
nadamos en un océano de materiales” (Ingold, 2013, p. 27) y cada humano es en
si mismo un compuesto heterogéneo de materia creadora. Es por ello, que Bennett
insiste: “Si la materia esta viva, entonces no solo la diferencia entre sujetos y objetos
se reduce, sino que el estatus de la materialidad comun a todas las cosas se eleva.”
(Bennett, 2022, p. 50).

El efecto mas inmediato de esta declaracion de igualdad es la democratizacion
de la accion y de la agencialidad. La materia colocada, ya no en la posicion servil o iner-
te, sino en la posicion deseante que se abre a una agencia mas distributiva. Entonces
conviene preguntarse: ¢qué hace la materia, los materiales o las cosas? La filosofia
discrimina una accion sutil que consiste en que “cada cosa [res], en cuanto esta en
ella, se esfuerza [conatur] por perseverar en su ser” (Spinoza, 1977, Ill Parte, Propo-
sicion VI p. 118; citado por: Bennett, 2022, p. 34). De esta naturaleza conativa, como
un impulso activo de persistencia y de resistencia que esta a la base de lo que es, se
desprende un poder productivo que Bennett lo caracteriza de afectivo porque afecta a
otros tanto como es afectado por otros.

No es dificil deducir, entonces, que la materia misma de la imagen agencia y se
agencia en lo heterogéneo. Por eso su agencialidad es en ensamble, siempre que se
entienda por ensamble un “colectivo abierto” o “una suma no totalizable” (Bennet,
2022, p. 75). En este punto, la mater de la materia recupera el resorte del deseo para
pensarse como matriz ensambladora de elementos heterogéneos sin clausura 0 como
un centro que mixtura y aglutina al mismo tiempo que disgrega. En este sentido, su
agencialidad es expansiva, distributiva y confederada.

106



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

1.2. RECUPERAR LA MATER-IA ICONICA

Si bien la problematizacion de la materialidad iconica no es algo nuevo y ha sido fuente
de exploracion de varias disciplinas, tal como: las artes visuales (Steyerl: 2018, 2025),
la fotografia (Flusser, 2017; Barthes, 2017), la filosofia de la técnica (Parente, Berti,
Celis: 2022) como la mas reciente, geologia de los medios (Parikka, 2021). Es en este
horizonte transdisciplinar que la filosofia de la imagen, en cruce con los planteos de
los nuevos materialismos, se cristaliza en el actual escenario de tecnificacion, dando
lugar a un aparente flanco de lucha que amenaza con sustituir la imagen material a ex-
pensas de una pura imagen virtual. Alli lo iconico desprendido de su mater-ia se vuelve
inconsistente, etéreo y espectral, lo cual —en el terreno de su materialidad- se traduce
en una desestabilizacion de su posicion deseante y en un déficit de su capacidad de
accion y agencia. Martinez Luna (2014) lo caracteriza al referir que:

La imagen contemporanea, la imagen electronica, se caracteriza precisa-
mente por ser una imagen-tiempo, desligadas de los tradicionales soportes
de la imagen-materia (Brea, 2010). La cuestion es como dentro de este ré-
gimen de la imagen evanescente, ubicua, desplegada temporalmente, las
imagenes son capaces de ocupar un espacio, de tocar, de interrumpir, de
adquirir una consistencia fisica mas alla de su cada vez menos necesaria
sedimentacion de soporte. (p. 12).°

Las respuestas a este fendomeno pueden ser variadas y de hecho lo son en los
distintos autores y autoras de esta disciplina. Ciertamente, la sola explicacion del fac-
tor sociologico del incremento de las pantallas, de la sofisticacion tecnolégica o del
auge de la imagen en red no me convencen como amenazas certeras de la disolucion
material de la imagen. En otra direccion, se presenta una critica mas estructural que
indicaria que esta sensacion de despojo material de la imagen parece corresponderse
con un cierto “esencialismo visual” (Bal, 2004, p.11) que esta en alza en la cultura
occidental. Este implica una particién de mundos, en uno: es posible ver una suerte de
“imagen pura” que circula por internet y subsiste en los medios y; en el otro separado
de éste, el de los objetos y las cosas. Bal propone zanjar este dualismo activando una

9 La referencia a Brea es propia del original y remite a: Brea J.L. (2010). Las tres eras de la Imagen. Madrid. Akal.

107



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

suerte de “retorica de la materialidad” (p. 16) que obligue a enfrentarse con la contun-
dencia de los objetos. Mas alla de esto, me interesa hacer foco en esa linea divisoria
qgue no es un simple efecto del azar o una consecuencia del avance tecnolégico o de
la virtualidad, sino que parece haber sido abonada por algunos pensadores pioneros
de la cultura visual y del giro iconico-pictorial. Por todo ello, resulta necesario retornar
a uno de los padres del giro pictorial, W. J. T. Mitchell, y en especial a esa pregunta
central que en el 2005 da nombre a su libro “¢Qué quieren las imagenes?” (2017). Sin
lugar a dudas, la pregunta es una de las mas afortunadas de la filosofia de la imagen,
aunque su respuesta me resulte algo mas problematica. Alli dice:

Entonces ¢qué quieren las imagenes? ¢hay alguna conclusion general que
se deba extraer de este rapido sondeo? [...] Todo lo que se logra es una
dislocacion sutil del objetivo de la interpretacion, una ligera modificacion de
la imagen que tenemos sobre las mismas imagenes (y quizas signos). Las
claves para esta modificacion/dislocacion son (1) asentar la ficcion cons-
titutiva de las imagenes como seres ‘animados’, cuasi-agentes, parodias
de personas; y (2) asentar el constructo de las imagenes no como sujetos
soberanos o espiritus desencarnados, sino como subalternos cuyos cuer-
pos estan marcados por los estigmas de la diferencia y que funcionan tanto
como ‘mediadoras’ cuanto como chivos expiatorios en el campo social de la
visualidad humana. (p. 72).

¢Qué aparece en esta explicacion? La imposibilidad de ver mater-ialmente a las
imagenes, de verlas de frente y, consecuentemente, la necesidad de reubicar la propia
vision sobre las imagenes. Ese pequeno gesto, que implica una “dislocacion sutil” y, por
ello, un nuevo locus observador, tiene consecuencias que se amplifican negativamen-
te. Porque no ver las imagenes de frente implica rechazar el reconocimiento de un pie
de igualdad y una amplia distribucion agencial que surge de ser/estar en la mater-ia.
Aqui se establece un vinculo entre el vidente y la imagen, donde el Gnico agente pleno
es quien ve e interpreta a una imagen como pura disponibilidad inanimada. Esta posi-
cion subjetiva jerarquica inaugura una verticalidad, cuya principal gestion en el mundo
de lo visual es la de tutelar lo iconico. Desde esta verticalidad, las imagenes parecen
carecer de agencia y en consecuencia requieren de la ficcion subjetivante o, incluso,
de la parodia (¢,0 tal vez de la burla?) para poder ver en ellas algo vivo y creador. Es en
este punto que la mater-ia iconica se invisibiliza hasta desaparecer.

108



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Es interesante advertir como la admision de alguna forma del deseo en la imagen
se resuelve solo a condicion de negar lo que la mater-ia de la imagen implica. Quien
no esta dispuesto a aceptar una materia activa, productora y agencial esta destinado
a reforzar los estereotipos humanistas que colocan lo animado por sobre lo inanima-
do, lo vital por sobre inerte, lo personal por sobre las cosas. Para este pensamiento si
existe un querer en la imagen, éste solo puede sostenerse con las muletas ontologicas
de la subjetividad.

En sentido contrario, Steyerl, quien conserva una gran sensibilidad por la materia
de la imagen (a pesar de sus diferencias con los nuevos materialismos)*°, toma distan-
cia de cualquier dislocacion y propone asimilarse a la cosa-imagen, 0 mejor, “participar
en una imagen -en lugar de sencillamente identificarse con ella-", lo que significa tomar
parte “en la materialidad de la imagen tanto en los deseos y fuerzas que esta acumula”
(Steyerl, 2020, p. 55). De modo radical, esto implica un abandono de la subjetividad
como un lugar privilegiado de emancipacion y una busqueda de la coseidad que se
acerca a la materia, a sus deseos y a sus fuerzas. Vale aclarar que este materialismo
-impulsado por los textos de Benjamin- pretende de manera no romantica entrar en
un intercambio con la mater-ialidad iconica, especificamente en lo que refiere a “su po-
tencial accion, una accion que no es obligadamente beneficiosa” ya que “las imagenes
estan heridas y danadas, como cualquier cosa en la historia” (p. 60). En este sentido:

las imagenes son violadas, rasgadas, sujetas a interrogatorio y puestas a
prueba. Son robadas, recortadas, editadas y reapropiadas. Son compradas,
vendidas, alquiladas. Manipuladas e idolatradas. Agraviadas y veneradas.
Participar en la imagen significa tomar parte en todo esto. (p. 57).

De algun modo, las légicas binarias que perviven en la filosofia de la imagen co-
lisionan con la propuesta de participar de la materialidad iconica de Steyerl y con la
necesidad de recuperar (aunque revisando y suplementando) cierto “uso retorico de
la materialidad” icénica advertido por Bal (2004, p. 16). Dos aspectos imprescindibles
gue advierten como los actos de vision no alcanzan para dar con la experiencia de la

10 Para una critica respecto de las distancias de Steyerl respecto de los neomaterialismos, es posible consultar: Cunnin-
gham, 2016, sin pagina.

109



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

mater-ialidad iconica y solicitan, en virtud de ello, exponerse de un modo otro a la ma-
terialidad de las imagenes.

Ahora bien, ¢donde es posible actualizar esta participacion en la materia y esa
retorica de la materialidad iconica? O, mejor en primera persona, ¢donde soy capaz
de esta nueva sensoria que habilita la libidinal mater de la materialidad iconica de-
clinando las prerrogativas de mi propia subjetividad? Un locus privilegiado -en tanto
arcaico y primario- que construye una indubitable organizacion sensible compartida,
es el reservorio cultural donde se aloja la experiencia de la muerte y de los muertos. Y
esto aun cuando las sociedades posmodernas insisten en senalar a los muertos como
el acontecer privilegiado del desencuentro entre materia y visualidad. La muerte y los
muertos se alzan como ese reducto donde el ojo subjetivo deviene indigente y ya no
tiene gobernanza ni soberania para dar o quitar. Algo mas alla de lo perceptible, de lo
capturado por la vision, se opera, se agencia y se actualiza. Ofrecerse a ello, habilitar
esa posibilidad implica una cierta negacion de si, un ensayo de la propia desubjetiva-
cion o, sin mas, una kénosis.**

2. LAMUERTE Y LOS MUERTOS: UN ACERCAMIENTO SENSIBLE A LA
MATER-IALIDAD ICONICA

Hay un lazo antropolégico y cultural entre la imagen y la muerte que existe desde siem-
pre y cuyo espacio preferencial de mostracion es el culto a los muertos. Esta evidencia
lleva a Belting a preguntarse: “squé papel desempenod la muerte en la invencion de la
imagen?” (Belting, 2007, p. 177), entendiendo que el poder mediador de lo iconico re-
side en esa capacidad para resocializar y revincularse de un modo nuevo con el cuerpo
ausente del muerto. Sin embargo, esa conversion ontolégica del muerto en imagen
no es la que interesa en este abordaje, sino mas bien como la muerte y los muertos
se ofrecen como una forma paradigmatica de exploracion de la mater-ialidad iconica
y como su contundencia exige una transformacion ética respecto de nuestra propia
sensibilidad y de nuestras formas de percepcion de lo que es.

11 Eltérmino kénosis remite al griego k€vwoig que proviene del verbo kevow que significa “vaciar” y su uso se impone a partir

del Himno que se encuentra en la carta a los Filipenses 2,6-11; pudiendo ser interpretado como: “vacio de si”, “despojo”,
“abajamiento” o “negacién”.

110



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Si bien es cierto que resulta complejo abordar una sensibilidad respecto de la ma-
terialidad iconica justo alli donde se hace tangible la ausencia de un cuerpo, el retiro
de la presencia, el desaparecery la invisibilidad. Ciertamente, cabe la pregunta acerca
de ¢qué materialidad ofrecen los muertos como plataforma para pensar analogamen-
te la iconicidad? Ninguna. No es el cadaver en donde esta el muerto y no es ése el pun-
to de contacto con lo que se quiere explicar aqui. El punto asociado a la materialidad
iconica esta en el corte ontolégico que ofrece un ojo humanista que acusa de haber
franqueado el umbral de lo vivo y lo animado tanto a la materia como a los muertos vy,
por tanto, les corresponde la cualificacion de lo inerte, de lo pasivo y de lo disponible,
ya sea a la soberania humana del recuerdo que evoca o del cuerpo voluntario que usa,
mueve o incorpora. Lo que reline a unay otros es ese estatus de existencias menores,
cuasi-reales, cuasi-cuerpos, sin soberania en este mundo y en este tiempo que solo
podrian aparecer por la convocatoria de los sujetos o de los vivos.

Estos planteos que ligan materia y muerte se hacen aun mas relevantes cuando
descubrimos que la propia filosofia de la imagen ha recurrido a las figuras ligadas a la
muerte como son la del fantasma, la virtualidad, lo espectral o la del médium a la hora
de intentar explicar la aparicion o manifestacion de la imagen en relacion con la (no)
materialidad de las mismas. Uno de los que realiza esta operacion es Mitchell (2017)
quien categoriza la image como un ente diferencial de la picture al establecer:

puedes colgar una picture, pero no puedes colgar una imagen. La imagen

puede flotar sin ninglin medio visible de soporte como una aparicion fantas-

matica, virtual o espectral. (pp. 116-117).

En una linea similar, Belting (2011) toma del contexto espiritista del siglo XIX el
término “medium” para introducirlo en su triangulo conceptual de: imagen, medio,
cuerpo. Por un lado, la figura espiritista abona “la idea de que un extrano hable en un
cuerpo y, por tanto, la idea del cuerpo como medio” (p. 184) pero, por otro y de modo
mas sutil, hay un desprendimiento de la imagen respecto de su propia materialidad ico-
nica y un borramiento de sus fuerzas y de su potencialidad propia. El hecho de que lo
iconico necesite de un soporte subsidiario para aparecery, en definitiva, para sery que
la resolucion sea la mediacion del cuerpo subjetivado de un vidente, parece replicar la
idea de que la accion y la agencia de la imagen solo corresponden a una organizacion
material viva, a una subjetividad y a una conciencia intencional. De algin modo, sin

111



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

este cuerpo que se ofrece como materia vicaria, la imagen queda muda, sin operancia
y sin agencialidad.

Tanto la caracterizacion de la imagen desde lo fantasmal o espectral, divorciada
de todo soporte material propio, y vista como aquella identificacion espiritista de la
imagen con lo otro extrano que se manifiesta mediante el préstamo de un cuerpo vivo,
revelan una sensibilidad vidente que se apropia de la imagen marginando formas de
mater-ialidad que no sean las humanas. Asi la imagen-fantasma corre igual suerte que
los espectros transformandose en “«refugiados ontolégicos» que no pueden ser fijados
ni con los vivos ni con los muertos, exhiben, a modo de salvoconducto, los formularios
de una existencia por delegacion” (Despret, 2021, p. 81).

Frente a esto, los nuevos materialismo -que impactan, en mas de un sentido, so-
bre el pensamiento de la imagen- advierten la necesidad de cultivar una sensoria nue-
va que implica “una cierta disposicion anticipatoria de parte de mi a-dentro, a un estilo
perceptual abierto a la aparicion del poder-cosa” (Bennett, 2022, p. 39); asi como,
frente a la experiencia de la muerte y de los propios muertos, se impone el hecho de
“modificar las percepciones y las maneras de pensar con las cuales funcionamos ha-
bitualmente” ya que la cultura es convincente a la hora de plantear que existe “una
membrana impermeable, una barrera entre el mundo exterior, incluyendo las concien-
cias de los otros, y nuestra propia mente” (Despret, 2021, p. 121).

Se trata, en definitiva, tal como lo explicita Bennet (2022), de descubrir que la
“tarea ética aqui es cultivar la habilidad para discernir la vitalidad no-humana, para
abrirnos perceptualmente a ella” (p. 53). Y es ética sobre todo porque de esta tarea
se espera una “vida buena”*? en una organizacion de lo sensible que solicita a todo el
colectivo implicado la capacidad de dar respuesta ante lo que se presenta.

12 Esta formula clasica de la ética aristotélica es redefinida por Butler al preguntarse: “sSe puede llevar una buena vida
en medio de una mala vida?” Mi propuesta incluye su critica aunque aqui no pueda desarrollar los puntos de contacto y
matices que nos hacen coincidir en una misma direccion. (Butler, 2017, pp. 195-219).

112



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

CONCLUSIONES

Madre y muerte: Un convite conclusivo

Es hora de establecer qué implicancias tiene esta propuesta sensible, ética y colectiva
a partir del ensamblaje conceptual de madre-muerte. Sin lugar a dudas, el principio de
esta tarea reclama una reconciliacion que deje de bregar por el separatismo violento
gue declara territorios autobnomos y hasta enemigos al de la materialidad y al de la
imagen. Ya no es posible en el contexto donde la imagen avanza -pantallas, virtualidad,
imagen-tiempo- y gana nuevas posiciones culturales y escopicas, que la materialidad
icOnica se vea amenazada por la carencia, el déficit y la insolvencia.

Por ello resulta imprescindible denunciar y desarmar la matriz que se sostiene en
una légica dual que parte mundos y que obliga a una distribucion cualitativa en don-
de algunos entes deben ser tutelados, interpretados, despertados, animados. En este
punto es necesario desbancar la jerarquia de la subjetividad respecto de su diferencial
ontolégico con las cosas y con las materialidades. Y, sobre todo, habilitar la posibilidad
de una accion y una agencia mas alla de las formas intencionales o conscientes. Mas
bien, estas subjetividades deberian aceptar el convite a asociarse, a participar de la
materia y de los materiales que componen este mundo y sus corporeidades.

Se trata de pregonar una igualdad no asimilacionista que haga posible una cir-
culacion de lo humano y lo no humano; de lo vivo y lo muerto; de lo consciente y de lo
inerte, de la imagen y la materia. En ese intercambio sin fronteras rigidas hay, como
puntualiza Ingold (2013), una reunion de flujos circulatorios en donde es posible adver-
tir que los materiales no existen, sino que acontecen en las cosas que si existen. Cada
material se deja adivinar por sus propiedades y solo asi pueden ser vistos, percibidos,
sentidos. En este punto es donde la capacidad escopica hace alianza con la narrativa
para visualizar que “toda propiedad es una historia condensada” y para entender que
“describir las propiedades de los materiales es contar la historia de lo que sucede
mientras fluyen, se mezclan y mutan” (Ingold, 2013, p. 36).

En esta direccion, el no tutelar la mater-ialidad iconica implica una accién ética

contracultural de la que se desprenden ciertos gestos, como los de tomar parte en la
imagen (Steyerl, 2020), hacer una retérica de la materia (Bal, 2004), empatizar con la

113



Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

coseidad y con los materiales (Bennett, 2022) y abrirse a existencias que no dependen
de la propia solicitud para ser y estar (Despret, 2021). Todas estas acciones socavan
el protagonismo de un yo soberano que busca siempre ser la razon Ultima de lo que se
da. En definitiva, se trata de forjar “una forma de sensibilidad que implica una despose-
sion de lo egologico” (Butler, 2017, p. 106); al mismo tiempo que habilitan la apertura
a la experiencia de una materialidad resignificada desde la mater -Utero y tumba- cuyo
sustrato libidinal la configura en un espacio de transformacion superlativo.

Finalmente, Madre-muerte, opera como un llamado a ver, tocar, sentir desde una
configuracion nueva o, mejor, como un convite a dejarse ver, a dejarse tocar y a dejarse
sentir y afectar por la mater-ia iconica. Ella es, por esto mismo, una promesa de trans-
formacion de esa organizacion sensible vetusta que solicita reensamblarse implicando
a cada uno en todo y en todos.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aristoteles (1994). Reproduccion de los animales. (Traduccion de E. Sanchez). Madrid.
Gredos. (Ca. 350 a.C).

Bal, M. (2004). EI esencialismo visual y el objeto de los estudios visuales. Estudios
visuales, vol. | (2). pp. 11-49.

Barrios, M. (2018). La madre: apuntes lacanianos. Olivos. Gramma Ediciones.

Barthes, R. (2017). La camara lucida: nota sobre la fotografia. Buenos Aires, Paidos.

Belting, H. (2011). Cruce de miradas con las imagenes. La pregunta por la imagen
como pregunta por el cuerpo. En Garcia Varas, A. (Ed.), Filosofia de la imagen (pp.

179-210). Salamanca. Ediciones Universidad de Salamanca.

Belting, H. (2007). Antropologia de la imagen. Buenos Aires. Katz. https://doi.or-
g/10.2307/j.ctvm7bcgx

114


https://doi.org/10.2307/j.ctvm7bcgx
https://doi.org/10.2307/j.ctvm7bcgx

Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Bennett, J. (2022). Materia Vibrante. Una ecologia politica de las cosas. Ciudad Auto-
noma de Buenos Aires. Caja Negra.

Butler, J. (2017). Cuerpos aliados y lucha politica. Hacia una teoria performatica de la
asamblea. Ciudad Autonoma de Buenos Aires. Paidos.

Casale, R. H. (2004). El deseo en Butler y Deleuze: Algunas reflexiones. V Jornadas de
Investigacion en Filosofia. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humani-
dades y Ciencias de la Educacion. Departamento de Filosofia. La Plata, pp. 1-10.
https://www.aacademica.org/000-094/56.pdf

Crochetti, S. (2005). Ser madre, ser mujer, ser humana: las mujeres en el Antiguo
Israel, las politicas natalistas y la legitimacion religiosa. Revista La Aljaba vol.
9, pp. 175-188. http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1669-57042005000100010

Cunningham, D (2016) Photography and the Language of Things. Photomuseum Win-
terthur.
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-langua-
ge-of-things/?_gl=1*1wkmqgaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwWNzgwLjE3NTg5MjM-
ANzl.* _ga_8DKMYLIOPOX*czE3NTgbMjM4ANzEKkbzEKZzZAKADE3NTg5MjM4ANzEKa-
JYwJGwwlGgw

Deleuze, G. & Guattari, F. (2013). El Antiedipo: Capitalismo y esquizofrenia. Buenos
Aires. Paidos.

Despret, V. (2021) A la salud de los muertos. Relatos de quienes quedan vivos. Ciudad
Autonoma de Buenos Aires. Cactus.
Flusser, V. (2017) El Universo de las imagenes técnicas. Elogio de la superficialidad.

Ciudad Auténoma de Buenos Aires. Caja Negra.

Gainza, M. (2022). El nervio optico. Barcelona. Anagrama.

115


https://www.aacademica.org/000-094/56.pdf
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1669-57042005000100010
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1669-57042005000100010
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw
https://www.fotomuseum.ch/en/2016/05/18/photography-and-the-language-of-things/?_gl=1*1wkmqaw*_up*MQ..*_ga*MjAyMjAwNzgwLjE3NTg5MjM4NzI.*_ga_8DKMYL9P9X*czE3NTg5MjM4NzEkbzEkZzAkdDE3NTg5MjM4NzEkajYwJGwwJGgw

Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Garcia Varas, A. (2019). Imagenes, agencia e intencionalidad. Modelos alternativos
para una accion estética. En Garcia Varas, A. (Ed.) Accion y poder de la imagen.
Agencia y practicas iconicas contemporaneas (pp. 17-45). Madrid. Plaza y Valdés
Editores.

Hanan, J. S., Gamble, C. N. & Nail, T. (2019). What is New Materialism? Jour-
nal of the Theorical Humanities, 24 (6). pp. 111-134. https://doi.or-
£/10.1080/0969725X.2019.1684704

Howes, D. (2022) In defense of materiality: Attending to the sensori-social life
of thing. Journal of Material Culture, 27 (3). pp. 313-335. https://doi.
org/10.1177/13591835221088501

Ingold, T. (2013). Los materiales contra la materialidad. Papeles de Trabajo, 7 (11). pp.
19-39. https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/
view/548/502

Jihad, K. (1986). Del materialismo no dialéctico. Entrevista a Jacques Derrida. Cultu-
ras, 69 (3). pp. llI-V.

Maccioni, F., Jorge, J. (2022) Nuevos materialismos. Aproximacion al materialismo
vibrante de Jane Bennet. Cuadernos del Sur - Letras, 52. pp. 167-176. https://
revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815

Malabou, C. (2021) El placer borrado. Clitoris y pensamiento. Ciudad Autdbnoma de
Buenos Aires. La Cebra.

Martinez Luna, S. (2014). Visualidad y materialidad: el problema de la imagen y el (con)
texto. Revista Internacional de Cultura Visual, vol. 1 (2). pp. 11-15. https://doi.

org/10.37467 /gka-revvisual.v1.640

Mitchell, W. J. T. (2017). ¢ Qué quieren las imagenes?: una critica de la cultura visual,
Ciudad Autonoma de Buenos Aires, Sans Soleil Ediciones.

116


https://doi.org/10.1080/0969725X.2019.1684704
https://doi.org/10.1080/0969725X.2019.1684704
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/13591835221088501
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/13591835221088501
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815
https://revistas.uns.edu.ar/csl/article/view/3815
https://doi.org/10.37467/gka-revvisual.v1.640
https://doi.org/10.37467/gka-revvisual.v1.640

Revista Metanoia 10 N° 1, enero - diciembre 2025 pp. 99-117

Parente, D.; Berti, A.; Celis, C. (2022). Glosario de la Filosofia de la Técnica. Adrogué.
La Cebra.

Parikka, J. (2021). Una Geologia de los medios. Ciudad Autonoma de Buenos Aires.
Caja Negra.

Porcile Santiso, M. T. (1995). La mujer, espacio de salvacion. Madrid. Claretianas.

Segato, R. (2018). Contrapedagogias de la crueldad. Ciudad Autonoma de Buenos Ai-
res. Prometeo.

Silla, R. (2013) Presentacion del Dossier Tim Ingold, neo-materialismo y pensamiento
pos-relacional en antropologia. Papeles de Trabajo, 7, (11). pp. 11-18. https://
revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502

Simonetti, C.& Espirito Santo, D. (2016) Entrevista a Tim Ingold (Jueves 14 de abril de
2016). Chungara. Revista de Antropologia Chilena (Arica) vol. 48 (4), pp. 487-
502. https://doi.org/10.4067/S0717-73562016000400003

Spinoza, B. (1977). Etica. Demostrada segun el orden geométrico. Buenos Aires. Acer-
vo Cultural /Editores.

Steyerl, H. (2018). Arte Duty Free. El arte en la era de la guerra civil planetaria. Ciudad
Autonoma de Buenos Aires. Caja Negra.

Steyerl, H. (2020). Los condenados de la pantalla. Ciudad Autonoma de Buenos Aires.
Caja Negra.

Steyerl, H. (2025). Medios calientes. Las imagenes en la era del calor. Ciudad Autono-
ma de Buenos Aires. Caja Negra.

117


https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/548/502
b.com/doi/10.1177/13591835221088501

