
74

Revista Metanoia Vol. 10 Nº 1, enero - diciembre 2025 pp. 74-98
https://doi.org/10.53870/metanoia20251419
ISSN: 2520-971X

Fecha de entrega: 05/05/25
Fecha de aprobación: 05/09/25

Isaac Nehemias Moya
Investigador independiente, Chillán, Chile

ORCID: https://orcid.org/0009-0006-9052-5813
Contacto: nehemias_isaac@hotmail.com

La humanidad como residuo técnico: Reflexiones 
sobre una antropología post-antropológica

Humanity as Technical Residue: Reflections for a 
Post-Anthropological Anthropology

RESUMEN
Este artículo explora la necesidad de repensar los marcos teóricos de la antropología 
frente a la aceleración tecnológica contemporánea, proponiendo una ciberantropolo-
gía pos-antropológica  que re-integre la inhumanidad técnica como eje central. Par-
tiendo de la noción de antropología negativa se analiza cómo la tecnología —espe-
cialmente la inteligencia artificial y las redes digitales— desafía las nociones clásicas 
de ánthrōpos, otredad y empirismo etnográfico. Se critica la instrumentalización de 
lo técnico, heredada del pensamiento occidental, para argumentar que las máquinas 
contemporáneas (desde algoritmos hasta interfaces cerebro-computadora) no son 
prótesis externas, sino constitutivas de una nueva sensibilidad poshumana. 
El texto concluye con un llamado a "negativizar" lo humano —entendido como acciden-
te técnico— y a co-producir futuros desde una pos-ética pos-antropológica, buscando 
proponer narrativas más allá del apocalipsis.

Palabras clave: Poshumanismo; Ciberantropología; Aceleración Tecnológica; Antro-
pología negativa; Máquina.



75

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

ABSTRACT
This article examines the need to rethink anthropology’s theoretical frameworks in light 
of contemporary technological acceleration, proposing a post-anthropological cyberan-
thropology  that recenters  technical inhumanity as its core axis. Drawing on Günther 
Anders’ negative anthropology, it analyzes how technology—particularly artificial inte-
lligence and digital networks—disrupts classical notions of ánthrōpos, otherness, and 
ethnographic empiricism. The text critiques the instrumentalization of the technical, 
a legacy of Western thought, to argue that contemporary machines (from algorithms 
to brain-computer interfaces) are no longer external prostheses but constitutive of a 
new posthuman sensibility.
The conclusion calls for a "negation" of the human—understood as a  technical acci-
dent—and for the co-creation of futures grounded in a post-anthropological ethics, ai-
ming to move beyond apocalyptic narratives.

Keywords: Posthumanism; Cyberanthropology; Technological Acceleration; Negative 
anthropology; Machine.

INTRODUCCIÓN

Estas últimas décadas se han caracterizado por una profunda aceleración, observable 
en fenómenos tan diversos como la rotación de las galaxias, el avance tecnológico y 
la velocidad en la transmisión de información.1 Dicha aceleración2 ha transformado 

1	 La velocidad de rotación de las galaxias varía respecto a las mismas en demasía, la Vía Láctea (Camarillo, et al., 2018.) 
rota a alrededor de 220 km/s, mientras que la transmisión de información de las redes informáticas se mide en bits por 
segundo, kilobits, megabits y gigabits. Pero si consideramos el medio de transmisión y transformamos esta velocidad a 
kilómetros por segundos, dependiendo del medio físico (fibra óptica), usando la ecuación de Sellmeier (Malitson, 1965) 
y extendiendo el rango de longitud de onda hasta 6.7 micrómetros (C.Z Tan, 1998), podemos obtener el índice de refrac-
ción, es decir, el cociente (resultado dividido) entre la velocidad de la luz y la misma velocidad de la luz en un medio, cual, 
el índice del mismo se calcula, en este caso, vidrio de sílice (1.4585). El cálculo de la ecuación queda así: 300.000 km/s 
dividido en 1.45, dando resultado 206,897 km/s. Esta es la velocidad de transmisión de información que puede alcanzar 
la fibra óptica. En este sentido, la analogía, más que contrastar cual es más veloz que otra, indica la cercanía del constan-
te movimiento en diferentes escalas.

2	 La aceleración, no es entendida como la intensificación de las inhumanidades del capital, sino, como el constante movi-
miento que reconfigura y pone en tensión nuestro supuesto modo de existencia, es decir: “La aceleración es movimiento, 
y el movimiento es fragmentación. Es el desplazamiento de la unidad por flujos e intensidades ficcionales”. (Moya, 2024, 
p.87)



76

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

las interacciones humanas en la contemporaneidad. Sin embargo, el interés por com-
prender la tecnologización de nuestras sociedades,3 surgió inicialmente desde pers-
pectivas escatológicas filosóficas y literarias −el arquetipo bíblico de la torre de Babel, 
el Frankenstein de Mary Shelly, el pesimismo tecnológico de la Escuela de Frankfurt, 
etc.− que asociaban a la tecnología con un carácter apocalíptico o la concebían como 
un instrumento periférico. Como resultado, el análisis antropológico de la tecnología ha 
sido limitado. En consecuencia, la tecnología ha recibido un análisis antropológico limi-
tado, en línea con lo que el antropólogo colombiano Arturo Escobar (2005) denomina 
la “concepción estándar” de la tecnología en los estudios culturales. Esta “concepción 
estándar” constituye un presupuesto antropológico respecto al ser humano, su rela-
ción con la tecnología, y las transformaciones derivadas de dicha interacción. 

A grandes rasgos, este escrito propone un análisis antropológico partiendo de la 
noción negativa elaborada por Günther Anders en su antropología negativa (1930). 
Este ejercicio busca escrutar la creciente aceleración tecnológica que se cierne sobre 
la contemporaneidad, provocando un desplazamiento de la noción de ser humano que 
ha permeado los cánones epistémicos de la disciplina por décadas. Nuestra propuesta 
busca generar una apertura para las reflexiones tecnológicas desde una nueva cibe-
rantropología que, influenciada por la teoría-ficción, nos permita analizar el ingreso 
de las inteligencias artificiales generativas, máquinas digitales y diferentes relaciones 
sociotecnológicas que acontecen en la gran red planetaria, alterando las estructuras 
perceptivas que organizan algorítmicamente nuestra sensibilidad en el entorno digital. 

En primer lugar, exploraremos los fundamentos teoréticos de la antropología mo-
derna y el concepto de lo humano, para encausarlo desde una óptica negativa. Esta 
perspectiva busca hacer emerger, tras su revisión, aquello que ha sido ocultado en 
el refinamiento conceptual del ánthrōpos. Luego, discutiremos sobre los principales 
desafíos para la consolidación de una antropología y ciberantropología pos-antropo-
lógica. Finalmente, esbozaremos algunas directrices sobre la contingencia de nuevas 
reflexiones tecnológicas, que involucren a su vez un emplazamiento pos-antropológico.

3	 Las formas de interacción en nuestras sociedades se han inmiscuido en la ficción, desde la comunicación con inteligen-
cias artificiales generativas, hasta el desarrollo de fábricas complemente autónomas, desde la elaboración de biocompu-
tadoras a partir de células neuronales hasta el desarrollo de piel orgánica en robots para transmitir datos sensoriales.



77

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

1.	 ESBOZO PARA UN ANALISIS NEGATIVO DE LA ANTROPOLOGÍA 
MODERNA.

La propuesta negativa de Günther Anders, expresada en la conferencia Die Weltfremd-
heit des Menschen (2018), constituye un espacio conceptual para dialogar sobre la 
extrañeza que se cierne en la contemporaneidad tecnológica ya que:

La técnica es nuestro destino en el mismo sentido que la política, como afirmó 
Napoleón hace ciento cincuenta años, y la economía, según dijo Marx hace cien. Y aun-
que tal vez no nos sea posible dirigir nuestro destino o no controlarlo, no deberíamos 
renunciar a ello” (Anders, 2011). 

Es importante aseverar −como lo ha realizado una basta comunidad epistémica− 
que la antropología se caracteriza por su antropocentrismo (Descola, 2012; Latour, 
2007; Tsing, 2021; Haraway, 2016). La referencia a Günther Anders puede ser contro-
versial, debido a su obstinada crítica sobre la obsolescencia del hombre patrocinada 
por la técnica moderna y la catástrofe atómica. Sin embargo, su antropología de corte 
negativo4 −entendida como ejercicio conceptual− funciona como una vía para apro-
ximarnos a la extrañeza suscitada en la simbiosis tecnológica contemporánea. Esto 
se debe a que al anthrōpos, concebido por Anders (2011) ontológicamente como un 
animal sin mundo, “no le puede ser dado su relación con el mundo, su forma de vida 
histórica concreta de manera a priori” (Onetto, 2011, p.222).

En este sentido, si revisitamos teoréticamente el afianzamiento epistémico de la 
antropología, nos veremos enfrascados en un encuadramiento ontológico. Es decir, la 
antropología, en tanto estatus epistémico, delimita los márgenes de lo humano, fijando 
los límites conceptuales desde los que se puede pensar a la entidad humana. De este 
modo, el ejercicio negativo permite desocultar un lineamiento ontoepistémico5 respec-
to a lo humano y la técnica.

4	 La negatividad de Anders gira alrededor de la indeterminación, es decir, que “la esencia del hombre consiste en no tener 
esencia”. (2011, p. 30).

5	 “El neologismo ontoepistemológico señala la inseparabilidad de la epistemología y la ontología”. (Barad, 2007, p. 409). 
Lo ontoepistémico, indica las directrices que ha establecido la episteme antropológica para concebir ontológicamente el 
ser humano. La otredad como elemento fundamental de la reflexión antropológica ha sido encajado ontoepistémicamen-



78

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Según Joan Mayans i Planells (2002): “definir la antropología como la disciplina 
(quizá incluso ciencia) que se ocupa del otro podría ser una de aquellas pocas afir-
maciones de consenso hallables en el interior de gremio” (p. 79). La noción de otre-
dad ha sido central en la construcción del pensamiento antropológico, delimitando su 
elementalidad dentro del conocimiento incluso previo a su consolidación epistémica. 
Esta categoría ha permeado las figuras de la filosofía occidental,6 maquinándose has-
ta la realización del sujeto racional, cosmopolita y autónomo. Kant dictará que “en la 
creación entera, todo lo que se quiera y sobre lo que se tiene algún poder, puede ser 
empleado únicamente como medio también; sólo el hombre, y con él toda criatura 
racional, es fin en sí mismo” (Kant, 2005, p. 156). Comprendemos, entonces, que la 
reflexión antropológica moderna entrega las directrices para la definición del ser huma-
no sobre capas conceptuales que se pliegan al infinito de lo humano. Kant apelará al 
escape de la puerilidad, la autonomía y la razón como componentes definitorios del ser 
humano. Este elemento racional figurará escatológicamente en las edificaciones evo-
lucionistas al alero de una concepción ascendente −la vía de la razón civilizatoria−7, 
siendo dilucidada procesualmente a través de escalafones que enmarcan lo tecnológi-
co en la instrumentalización, enarbolando el naturalismo científico de las ciencias de 
la naturaleza.

La reflexión antropológica kantiana se anexa, indubitablemente, a la producción 
epistémica antropológica Bronislaw Malinowski (1931). El funcionalismo clásico de 
Malinowski (1944) elabora un esquema teorético en el que la cultura constituía el 
όργανον (instrumento) esencial del ser racional. Es decir, por medio de ella se orga-
nización aquellas instituciones que el ánthrōpos crea para complacer sus supuestas 
necesidades. La particularidad del funcionalismo fue su crítica empedernida al modelo 

te, esto quiere decir, que el refinamiento de los lineamientos de lo humano ha ido enmarcando la otredad en un cuerpo, 
mente y razón determinadas.

6	 La otredad no fue explícitamente una categoría fundamental en el albor de la filosofía occidental, pero permeó indubita-
blemente la universalización del ser a través de la diferencia, en El sofista de Platón se comenta “nosotros demostramos 
no sólo que existe lo que no es, sino que pusimos en evidencia la existencia de la forma que corresponde al no-ser. Una 
vez demostrada la existencia de la naturaleza de lo diferente, así como su repartición a lo largo de todas las cosas que 
existen -las unas en relación con otras-, nos atrevemos a decir que cada parte suya que está opuesto a lo que es, es real-
mente, ella misma, lo que no es. (258e). Es así como la otredad, anclada en la diferencia, se transforma en una condición 
necesaria del conocimiento. 

7	 Véase, por ejemplo, La Sociedad Primitiva (1877) de Lewis Henry Morgan, considerado uno de los padres fundadores de 
la antropología moderna, y exponente del evolucionismo antropológico, o Cultura primitiva (1871) de Edward Burnett Tylor, 
otro referente epistémico de esta arista antropológica, cual, dotó de un estatus epistémico a la disciplina.



79

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

hipotético-deductivo del evolucionismo antropológico, que centraba su a tención en el 
descubrimiento de leyes histórica-universales. Los funcionalistas reaccionaron con el 
filo del empirismo, el cual permearía sin distinción, y con preeminencia en el resto del 
desarrollo de la disciplina, regulando su estatus epistemológico. El antropólogo inglés 
Edward Pritchard (1962) definirá el despliegue de Malinowski, en la medida en que el 
afianzamiento etnográfico provocó que “la búsqueda de leyes diacrónicas fue aban-
donada por un tiempo y sustituida por la búsqueda de leyes sincrónicas” (p. 45). Esto 
permitió el desarrollo de una perspectiva epistémica orientada a la idea de que las 
transformaciones pueden ser atendidas sincrónicamente, por un lado, considerando la 
particularidad cultural, y por otro, privilegiando la experiencia sobre el mundo median-
te el trabajo de campo, y la recolección e interpretación de datos empíricos:

Considero que una fuente etnográfica tiene valor científico incuestionable 
siempre que podamos hacer una clara distinción entre, por una parte, lo que 
son los resultados de la observación directa y las exposiciones e interpreta-
ciones del indígena y, por otra parte, las deducciones del autor basadas en 
su sentido común y de penetración psicológica (Malinowski,1986, p. 21).

El funcionalismo clásico cimentó las directrices de la investigación etnográfica 
para la otredad antropológica. Sin embargo, la adopción teórica estructuralista a ma-
nos de Lévi-Strauss (1987) situó a la embrionaria disciplina antropológica en la pales-
tra teórica francesa, diferenciándola de la sociología. La otredad del estructuralismo 
lévistrussiano se articula en torno al recurso de lo mítico: “los mitos y los ritos ofrecen 
como su valor principal el preservar hasta nuestra época de forma residual, modos de 
observación y de reflexión que estuvieron adaptados a descubrimientos de cierto tipo”. 
(Lévi Strauss, 1964, p. 34-35). El ser humano, como matriz conceptual de la reflexión 
antropológica se transformó epistémicamente en un animal de mitos y ritos. El ser hu-
mano ya no se vería entretejido solo por su razón, sino también por su esencia simbóli-
ca. La aproximación de la otredad simbólica alcanzará su punto de inflexión con Geertz 
quien afirma que “el hombre es un animal inserto en tramas de significación que él 
mismo ha tejido” (2003, p.20). Sin mayor dubitación, la otredad atravesará, a lo largo 
del encuadramiento antropológico, diferentes transformaciones y perspectivas, situa-
do a priori por la herencia humanista (desde lo humano como concepto a priori y adi-
tivo). No obstante, con la eclosión del pensamiento postestructuralista aconteció una 
descentralización ontológica en los estudios contemporáneos antropológicos (Descola, 



80

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

2012; Ingold, 2018; Kohn, 2013; Haraway, 2016). Esto se visualiza en la reorientación 
teorética de las categorías analíticas y su relación con la construcción ontoepistémica 
de lo humano. La matriz epistémica de la antropología se transmuta, es decir, ¿podría 
el otro deshumanizarse, para quizá volverse un otro extraño?

Los antecedentes del pensamiento antropológico −la otredad encausada desde 
su antropocentrismo y la delimitación de lo humano− son útiles para abordar la proble-
matización medular de este texto. La creciente aceleración tecnológica y desarrollo de 
las sociedades digitales ha impulsado la necesidad dar cuenta sobre las mutaciones y 
transformaciones del nodo antropocéntrico y su intrincada relación con la tecnología.

2. 	HACIA LO POSTORGÁNICO: ETNOGRAFÍA Y LA CRISIS DEL CAMPO 
DESDE LA INTERFAZ TECNO-SOCIAL

La antropología se ha aproximado a la reflexión tecnológica desde aristas incipien-
tes, pero aún vagas. La definición metódica de la disciplina antropológica afirma a la 
etnografía como “el proceso metodológico general que caracteriza a la antropología 
(social), siendo el trabajo de campo la situación metodológica central de la etnografía” 
(Ferrándiz, 2011). La herramienta por excelencia de los estudios antropológicos es la 
etnografía, llegado a un punto irresoluble de fundir epistémicamente ambas áreas teó-
ricas. Malinowski estableció tres directrices respecto al etnógrafo:

conocer las normas y criterios de la etnografía moderna a partir de una mo-
tivación exclusivamente científica; concitar óptimas condiciones para su 
trabajo -es decir, convivir con los nativos- y, por último, empelar una me-
todología científica precisa para recabar, tratar y establecer la información 
científica (Malinowski, 1986, p.24).

La eclosión de la cibernética como área transdisciplinar que vincula activamente 
la transferencia de información entre las máquinas y lo orgánico −así como el surgi-
miento del internet− propició una infraestructura teórica-física para la conectividad 
digital, los dispositivos de transmisión de información y la disolución metafísica de 
las oposiciones que escindían lo humano de lo técnico, supeditando un movimiento 
incesante de la información adherida a estas nuevas tecnologías. Esto introdujo el 



81

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

ambiente propicio para la obsolescencia del método etnográfico y sus categorías de 
análisis −como la presencialidad, lo geográfico y lo euclídeo−, lo que conllevó a una re-
elaboración metodológica de lo etnográfico, surgiendo variedades como la etnografía 
virtual (Hine, 2000), la etnografía digital (Pink, 2019), entre otras. Diferentes denomi-
naciones responden a análogas necesidades antropológicas: dar cuenta de las nuevas 
interacciones y mutaciones conectivas, tanto en las crecientes relaciones sociotec-
nológicas, interfaces cerebro-computadora, tecnologías de modificación genética, im-
plantes de memoria, comunicación inmersiva con inteligencias artificiales o también 
en el ciberespacio. Respecto a este último, desde hace más de 30 años “constituye 
un universo técnico y cultural desconcertante que pone en movimiento una variedad 
de relaciones y representaciones que afectan la concepción misma de la etnografía” 
(Carmona, 2011, p.2). 

Para la antropóloga argentina Rosana Guber, el trabajo de campo es la instancia 
fundamental de la reflexión sobre la construcción del conocimiento antropológico, el 
cual se define por su presencialidad directa. Lo anterior, implica que “el campo de una 
investigación es su referente empírico, la porción de lo real que se desea conocer, el 
mundo natural y social en el cual se desenvuelven los grupos humanos que lo constru-
yen” (Guber, 2004, p.47).

Uno de los problemas que surgen al abordar el campo es justamente su articu-
lación −a priori− de un mundo comprendido como lo real, el cual los grupos humanos 
habitan y construyen.8 La palabra campo, del latín campus, indica un terreno llano, una 
llanura. Pero ¿se reduce necesariamente el trabajo de campo a una llanura empírica 
tangible? El creciente extrañamiento del mundo provocado por la tecnología nos invo-
lucra en una multiplicidad de mundos que no son articulados meramente por grupos 
humanos. Esta humanidad está hoy atravesada activamente por plataformas tecno-so-
ciales que transforman nuestra condición, involucrándonos en relaciones con inteli-
gencias artificiales generativas, máquinas zoomórficas, fábricas autónomas, mundos 

8	 Anders es crítico de esta determinación, en parte, heideggeriana, ya que el complejo de interacciones del campo etno-
gráfico no contempla un esquema relacional con entidades no estrictamente humanas, mientras “los demás millones de 
especies y seres vivos, desde las amebas a las ballenas tienen que contentarse con quedar apiñados en el tarrito meta-
físicamente malo, el de los que no son portadores de sentido” (Anders, 2011, p.378). Como lamentablemente, le sucede 
a la tecnología desde las reflexiones antropológicas.



82

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

ciberespaciales expresados en videojuegos y despliegues como réplicas digitales de 
personas.

La pregunta clave que surge es, ¿en qué sentido estas relaciones activas con fe-
nómenos relacionales no son –o no son solo– empíricas? La aparente inmaterialidad 
de estos fenómenos puede llevar a pensar que escapan a lo empírico. Sin embargo, su 
manifestación es material y experiencial: el uso de las plataformas requiere de dispo-
sitivos físicos, infraestructuras energéticas y produce efectos corporales y emociones 
concretas. No pueden ser concebidas sin una estructura material que las sostenga. La 
importancia, sin embargo, no radica en que exista una dualidad entre lo empírico y lo 
digital, sino en que esta distinción se diluye por completo en la experiencia vivida. La in-
teracción con un asistente de IA, por ejemplo, es a la vez un acto físico (teclear, hablar), 
una experiencia emocional (frustración, satisfacción) y una relación social mediada 
por lo digital. Por lo tanto, aunque su lógica de funcionamiento pueda ser abstracta o 
negativizada, la experiencia de vivir con y a través de la tecnología es un flujo donde 
lo material y lo digital son indistinguibles, constituyendo un terreno renovado para el 
trabajo de campo antropológico contemporáneo. 

Entonces, ¿podríamos hablar de un trabajo de campo? ¿de una llanura empírica 
y real cuando esta misma realidad es constantemente fragmentada? Aquí, la palabra 
red es más apropiada para aproximar a esta distinción. Red indica una malla, un com-
plejo de nodos que se comunican reticularmente, implicando en su propia comunica-
ción una transformación, como el hipertexto: un conjunto de enlaces no secuenciales 
que permite relacionar y compartir información.

El trabajo en red no solo reorganiza las formas de interacción social y producción 
simbólica, sino que también desestabiliza los supuestos ontológicos y metodológicos 
del trabajo de campo antropológico. Frente a la multiplicidad de mundos (Escobar, 
2019), cabe preguntarse: ¿es el trabajo de campo un trabajo de, con y en redes? Nues-
tra hipótesis es que sí, por lo tanto, encontramos una posibilidad de poner entredicho 
el ideal empirista que se presupone en la antropología aplicada y su trabajo de campo. 
La noción de campo, entendida como espacio de lo real, y de justificación empírica, 
descansa sobre una indistinción problemática entre lo real y su referente empírico, tal 
como ha sido formulado por Rosana Guber (2004). En su modelo, el campo emerge 



83

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

como una instancia relacional, situada y significativa, pero enmarcada aún en la pre-
sencialidad y encuentro humano, donde lo real se valida en función de su aprehensión 
directa. Este marco entra en crisis frente a las condiciones contemporáneas de produc-
ción antropológica, donde lo real no necesariamente coincide con lo empíricamente 
accesible. 

La emergencia de redes tecno-afectivas, materiales-inmateriales, no-humanas, 
desafía la centralidad del ojo etnográfico y su capacidad de capturar lo real. La etnogra-
fía, pensada como una industria de producción de saber sobre lo-humano, ha tendido 
a desvincular la dimensión no empírica del conocimiento, marginando sus elementos 
especulativos. Esta escisión opera como una forma de blindaje epistemológico, y por 
ello es urgente repensar el trabajo de campo más allá del empirismo clásico, compren-
diendo que el campo ya no es un territorio dado ni un horizonte verificable, sino un 
espacio compuesto por intensidades, mediaciones y trazos multiespecies (Haraway, 
2016), tecnopolíticos y afectivos. En este punto, la antropología revela una tensión en-
tre su vocación empírica y su condición alucinatoria.9

La contingencia de la extrañeza tecnológica contemporánea derivó en el desa-
rrollo de una ciberantropología como “un nuevo campo de práctica antropológica, el 
estudio de la cibercultura está relacionado particularmente con las construcciones y 
reconstrucciones culturales en las que las nuevas tecnologías están basadas y a las 
que a su vez ayudan a tomar forma” (Escobar, 2005, p.15). La ciberantropología se 
constituye como una arista antropológica focalizada en el estudio del otro humano y 
su relación con las nuevas tecnologías. La composición etimológica del término nos 
posibilita situarnos en una compresión general de la rama epistémica, la ascenden-
cia griega de la palabra cyber es kybernêtikê, que se atribuía en la Antigua Grecia al 
manejo del timón de las embarcaciones en los climas más tortuosos, direccionando 
el barco para surcar el inmenso cumulo acuático. Se anexa indubitablemente con la 
cibernética, área de estudio transdisciplinar (Wiener, 1948) encargada de escrutar 
los sistemas de comunicación y los flujos de energía en los seres vivos aplicada fun-
damentalmente a los sistemas electrónicos, como la computación. En relación con lo 

9	 Por alucinaciones nos referimos a configuraciones y reconfiguraciones simbólicas que no pueden reducirse a la verifica-
ción observable ni al contacto directo con el otro.



84

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

expuesto, en torno a las diferentes mutaciones tecno-sociales propiciadas por la emer-
gencia tecnológica contemporánea, la existencia de una ciberantropología designaría 
la relación del ánthrōpos y las fluctuaciones10 tecnológicas, abstraída al estudio de las 
nuevas tecnologías digitales y de transmisión de información, sea ciberespacialmente 
u a través de diferentes relaciones sociotecnológicas.

3. 	LOS PAROXISMOS ANTROPOLÓGICOS PARA EL AFIANZAMIENTO 
DE UNA CIBERANTROPOLOGÍA POS-ANTROPOLÓGICA

La palabra antropología se compone a partir del prefijo ἄνθρωπος y sufijo λόγος. Desde 
una debida descripción etimológica, la disciplina se definiría como lo que se hacer ver 
del hombre a través de la palabra; sin embargo, es evidente que esta definición no da 
abasto frente a la densidad teórica del pensamiento antropológico. Como se comentó 
con anterioridad la otredad −encajada ontoepistémicamente por el devenir del pensa-
miento− se ha constituido como recurso teórico primigenio de la Antropología. Pero, 
del mismo refinamiento epistemológico de lo antropológico que ha sido explicitado en 
un principio, emerge lo negativo: aquello que la episteme antropológica no encuadra.

Desde su minoría de edad, la disciplina ha tendido a escindir la realidad técnica 
de su argamasa explicativa. La oposición habitual que permeó por décadas los cánones 
epistémicos de la disciplina antropológica fue el de Naturaleza/Cultura (Levi-Strauss, 
1969). Pero, considerando este encasillamiento conceptual, ¿dónde ubicamos lo téc-
nico? Solo a través de otra división conceptual-administrativa entre lo cultural y lo téc-
nico,11 donde la disciplina considera la técnica como un subconjunto de vestigios cuya 
utilidad reside en la construcción de instrumentos a merced de la objetivización. Esto 
se encuentra vinculado fuertemente a una desvaloración de la reflexión técnica en 
el seno del pensamiento occidental. La técnica ha sido relegada,12 tal como define 

10	 Fluctuaciones como el movimiento veloz y poli-direccional de lo tecnológico en el vasto mar de lo social.

11	 A pesar de la existencia de la técnica como elemento analítico en la antropología, ha sido considerada como un vestigio de 
la cultura, en la medida que es una herramienta ajena al ánthrōpos, erigiendo una división conceptual entre cultura-téc-
nica, pero ignorando y asumiendo la propia división como un axioma antropológico. “En efecto, los modernos realmente 
afirman que la técnica no es más que una pura dominación instrumental “(Latour, 2007).

12	 La sintomatología de la escisión de la técnica constituye uno de los grandes problemas al momento de hablar sobre tec-
nología, y se representa como una contradicción (condicionada) entre la realidad técnica y realidad cultural (a pesar de 



85

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Platón en el Fedro, a un: “extraño auxilio utilitario que llega desde fuera, y fiados de 
este, abandonaran a los caracteres materiales el cuidado de conservar los recuerdos” 
(275a). Stiegler (1994) ya comentó en La técnica y el tiempo: 

En el albor de su historia, la filosofía13 aísla techné y episteme que los tiem-
pos homéricos no distinguían todavía. Este gesto está determinado por un 
contexto político en el que el filósofo acusa al sofista de instrumentalizar el 
logos, como retórica y logografía, medio de poder y no lugar de saber. La 
esencia de los entes técnicos en general se enuncia sobre la herencia de 
este conflicto en el que la episteme filosófica lucha contra la techné sofistica, 
desvalorizando por ello cualquier saber técnico (p.13).

Lo anterior es fundamental para situar las aporías que brotan de la aceleración 
tecnológica y del desarrollo de reflexiones ciberantropológicas que permanecen ancla-
das en esta separación epistémica, a pesar del advenimiento de la cibernética hace 
más de 70 años.14 

La palabra instrumento (RAE, s.f., definición 1) proviene del latín instrumentum: 
el prefijo in indica la cercanía hacía el interior, mientas que struere el amontonamiento 
en el acto conjuntivo. Como se ha demostrado (Moya, 2024, p. 92), si los órganos pue-
den concebirse como instrumentos, entonces también lo es la piel, en tanto superficie 
sensorial que organiza nuestra relación con el mundo. Del mismo modo, el pensamien-
to que organiza conceptos dentro de sistemas epistémicos podría entenderse como 

que ambas están profundamente imbricadas y no sea posible concebirlas de forma aislada), mientras más se propulsa 
el crecimiento de la primera, la desesperación antagónica de la segunda cae en un decrecimiento proporcional, aparenta 
ser un cuello de botella de las formaciones socioculturales que provienen del pensamiento filosófico occidental. Lo ante-
rior, vinculado con la autoexplotación cognitiva, la proliferación tecno-dominativa y subsunción de la tecnología al capital, 
da por consecuencia una sensación de que el futuro se nos ha sido cancelado, de que hemos sido encerrados en un bucle 
de dominación tecnológica. 

13	 La relación entre la filosofía y la antropología es elemental, considerando que previo a su establecimiento como disciplina 
científica, las reflexiones antropológicas (que posteriormente constituyen las disposiciones científicas de lo humano en la 
consolidación epistémica de la disciplina) derivan del seno del pensamiento occidental, estando ambas profundamente 
constreñidas.

14	 Esta bifurcación epistémica y entendimiento anacrónico de las máquinas contemporáneas pos-cibernética es auspiciado 
por un antagonismo que es incapaz de integrar la realidad técnica a la perspectiva humana (para inhumanizarla y tornarla 
extraña), de lo cual, Yuk Hui (2023) nos dice que “este antagonismo no solo es fuente de temor, también se basa en una 
comprensión problemática de la tecnología moldeada por la propaganda industrial y el consumismo. Es a partir de esta 
negatividad que creció un humanismo primitivista que identifica al amor como último recurso del ser humano”.



86

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

una forma de instrumentalidad. Desde esta perspectiva, la instrumentalización no se 
reduce a un vaciamiento ontológico, una pérdida, o directamente a una teleología de 
medios y fines. Tal como comenta Simondon,

La cultura está desequilibrada porque reconoce ciertos objetos, como el objeto 
estético, y le acuerda derecho de ciudadanía en el mundo de las significaciones, mien-
tras rechaza otros objetos, y en particular los técnicos, en el mundo sin estructura de lo 
que no posee significación, sino solamente un uso, una función útil. (Simondon, 2007, 
p. 32)

La importancia de lo anteriormente expuesto implica rescatar la base etimológica 
de la organicidad: en griego antiguo, órganon (ὄργανον) significa instrumento (Aristó-
teles, 1982). Instrumento, en relación con la conceptualización antes desarrollada, es 
el medio de la propia articulación interna, es decir, una organización. Pero el devenir 
orgánico-biológico ha encadenado al organismo a las formas de vida tipificadas alre-
dedor de las bases nitrogenadas de la vida (citosina, timina, guanina, adenina y uraci-
lo)15. Lo orgánico, sería aquello relativo al instrumento en la medida de su organización 
(Kant, 2003). 

Frente al idealismo kantiano y a la metafísica aristotélica –ambos centrados en 
una jerarquía de formas y fines anclados en la racionalidad humana–, se propone 
reconsiderar el estatuto de lo técnico. Para ello, es crucial realizar una distinción con-
ceptual: no es lo mismo un artefacto (como una tostadora), que una máquina compleja 
(como un robot), una interfaz o una infraestructura digital. Esta tensión conceptual se 
ha vuelto crítica en el contexto de aceleración tecnológica. La tesis de Berardi (2017), 
que la máquina ya no es separable del cuerpo biológico, pese a haber sido siempre 
conceptualmente escindida de él, debe ser matizada a la luz de estas diferencias.

La pregunta entonces ya no es simplemente si la máquina es una prótesis de lo 
humano, sino qué tipo de relación de prótesis se establece pues “la tecnología, tanto 
en su estructura como en su historia, no pueden reducirse a aquellas funciones para 

15	 Véase la estructura básica de los ácidos nucleidos explicada por el Nation Human Genome Research Institute (2025): 
https://www.genome.gov/es/genetics-glossary/Nucleotido 

https://www.genome.gov/es/genetics-glossary/Nucleotido


87

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

las que han sido diseñadas” (Ihde, 2002, p.122). La noción de prótesis ha evoluciona-
do: de ser una mera extensión de un órgano (un martillo que extiende el brazo), ha pa-
sado a ser una entidad híbrida. Un exoesqueleto, por ejemplo, es a la vez un artefacto, 
una prótesis corporal y, si está equipado con inteligencia artificial, integra una máquina 
cognitiva. ¿Somos ahora la máquina? ¿O siempre hemos sido técnicos? La incógnita 
se revela, así como una problemática fundamental: si nuestros órganos, el pensamien-
to y la cultura son "instrumentos" de lo humano, entonces la técnica, en cuanto el 
pensamiento occidental escindió del ser humano ¿sería el instrumento de lo extraño?

Los prejuicios antitécnicos proceden de la tan mentada separación de la esfera 
estética en el seno de la modernidad. El objeto técnico es evaluado según su utilidad, 
mientras el estético es reconocido como parte de la cultura, expresión de lo humano, 
irrepetible del autor... pero en realidad hay hechos estéticos en los objetos técnicos y 
hechos utilitarios en los objetos estéticos. (Simondon, 2007, p.16.).

Máquina deriva de la variante dórica del griego antiguo μηχανή (mekhané). Esta 
ascendencia etimológica se enfoca desde el entendimiento de la mekhané como un 
medio. Esta cercanía conceptual frente al instrumento premeditó la fijación útil y el 
histórico proceso de instrumentalización de la máquina hasta su definición mecánica. 
Para Yuk Hui (2022), el pensamiento antimecanicista concreta su punto máximo en la 
revolución industrial, la cual instaura el reino del mecanicismo en la producción fabril, 
dado que todavía no era concebible una máquina orgánica como el modelo computa-
cional de Turing. Este último supuso uno de los atisbos contemporáneos en torno a la 
comprensión de una máquina orgánica, entendida como la organización de sí misma 
en su pequeño ensayo Maquinas Inteligentes (1948). Lo singular de su caracterización 
radica en su contraste con las máquinas mecanicistas, donde predomina la fantasía 
del primer motor. Esta idea implica una causalidad lineal en la que su fin está conteni-
do en su comienzo, configurando un modelo cerrado y predecible de funcionamiento. 

En cambio, en el caso que nos ocupa, la máquina no responde a un origen o pro-
pósito fijo, lo que abre redes de reflexión tecnológica que permite pensar la máquina 
desde la contingencia o emergencia, abstraída del modelo aristotélico. Turing (1948) 
definirá la potencialidad de su máquina en la capacidad de la cinta de moverse tanto 
hacía atrás como hacía adelante −operación elemental de su máquina−. Esta formu-



88

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

lación condensaría lo que más adelante el norteamericano Norbert Wiener definiría 
como retroalimentación.

Para comprender el estatuto de las máquinas contemporáneas, es crucial dis-
tinguir entre dos concepciones fundamentales de lo técnico. Por un lado, está la vi-
sión  instrumentalista  (o herramental), que concibe la tecnología como un mero me-
dio o herramienta neutral, subordinada por completo a fines humanos predefinidos. En 
esta perspectiva, la máquina es un "conjunto mecánico-causal" externo al ser humano. 
Esta visión tiene sus raíces en la tradición filosófica occidental que separa radicalmen-
te el sujeto humano del objeto técnico (Heidegger, 2017)

Frente a esto, se alza una concepción relacional (u ontológica), que entiende la 
tecnología no como un instrumento pasivo, sino como una  fuerza activa y constitu-
tiva que redefine los propios fines humanos, las relaciones sociales y la experiencia 
del mundo. Desde esta mirada, lo técnico y lo humano se co-constituyen en redes de 
interdependencia  (Latour, 2007; Simondon, 2007). El pensamiento antimecanicista, 
al extenderse hacia las máquinas orgánicas contemporáneas,  libera sus virtualida-
des desde esta segunda perspectiva, superando el marco teleológico restrictivo del 
instrumentalismo.

Una máquina dotada de un algoritmo digital no solo opera como un medio téc-
nico, sino que se proyecta hacia el exterior, superando su clausura funcional o como 
define Ihde (2002) con el concepto de multiestabilidad “ninguna tecnología es solo 
una cosa y cualquier desarrollo pertenece a múltiples contextos a la vez” (p.122). Esta 
exteriorización no es meramente operativa, sino constitutiva de nuevos espacios y rela-
ciones: así como los conceptos organizan nuestros marcos de pensamiento, la máqui-
na se vuelve medio de sí misma para trascenderse, desplegando su potencia más allá 
del marco técnico tradicional.

Las máquinas contemporáneas16 se erigen entre la codificación y decodificación 
de información, el ciberespacio, concebido como una gran red de interacción cibernéti-
ca es articulada desde las cadenas y flujos hipertextuales hasta los memes, los cuales 

16	 Inteligencias artificiales generativas, robots autónomos, exoesqueletos inteligentes, entre otros.



89

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

remiten a contextos de producción que se retrotraen al absurdo, o alucinaciones produ-
cidas por IA entretejidas entre abisales datos de información que emulan narrativas de 
gatos antropomórficos. Todo ello diluye la certeza en un extraño cultivo heterogéneo: 
flâneurs en los foros de Reddit, comerciantes en los mercados del World of Warcraft y 
Counter Strike 2, ociosos pasajeros en un chat con IA.

El horror provocado por las tecnologías contemporáneas resulta fundamental 
para abordar las contradicciones conceptuales de los cánones epistémicos tradiciona-
les, especialmente la rígida división entre lo humano y la técnica. Este horror no es solo 
ético o existencial, sino que se manifiesta como una fragmentación de la sensibilidad, 
la cual es reorganizada por la llamada "inhumanidad" de las interfaces tecno-sociales.

Entendemos estas interfaces no como meras herramientas, sino como disposi-
tivos relacionales híbridos que median, condicionan y reconfiguran las interacciones 
entre humanos y sistemas artificiales (desde plataformas digitales hasta algoritmos 
generativos). Son el punto de contacto donde lo orgánico y lo técnico se entrelazan de 
manera inseparable.

Xeno, significa extraño, y entre extrañezas hemos quedados atrapados (Moya, 
2024). El trabajo que se ha realizado en start-up de Alex Witschko es ilustrador so-
bre lo extrañeza tecno-mística de la contemporaneidad que desmenuza la sensibilidad 
humana. Junto a su equipo, digitalizaron un aroma y lo materializaron sin la interven-
ción directa de los investigadores: la IA analizó el esquema molecular de un extracto 
de ciruela, tomando la determinada fórmula para materializar una esencia destilada, 
desmaterializando el aire en datos para materializarlos nuevamente en un producto. 
Vorágines intempestivas de extrañas articulaciones tecno-sociales que acontecen des-
bordando el porvenir, alucinaciones desmaterializadoras extraídas de una narrativa 
ficticia acaecen desde el futuro.

Es necesario que las antropologías pos-antropológicas17 conciban que el referen-
te empírico y material se ha visto desplazado al escenario hiperreal. Sin embargo, esta 

17	 La formulación “antropologías pos-antropológicas” puede sonar, en principio, absurdo, pero es menester que la antropo-
logía contemporánea, para lograr erigir una nueva reflexión ciberantropológica, abandone la máxima de la razón como 
el componente sustancial de la diferenciación noosférica del ánthrōpos, y sus divisiones metafísicas, pues la misma se 



90

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

misma hiperrealidad no indicaría una incapacidad perceptiva entre la fantasía y la 
realidad, sino que designa que la nueva realidad es la ciencia ficción (Carrión, 2023). 
La capacidad de detectar fluidez en una pantalla se ubica en una frecuencia de entre 
6 a 12 fotogramas por segundo, viéndose limitada por una frecuencia entre los 60 y 
120 fotogramas. No obstante, la inclusión acelerada de incipientes tecnologías de VR 
(gafas que generan un medio y objetos paralelos a la materia) y realidad aumentada 
(combinación de imágenes digitales que se reproducen en el hardware corpóreo) vin-
cula el procesador sensible con lo digital. La introducción cotidiana en flujos de infor-
mación permite el procesamiento a una escala inmersiva y de extrañeza perceptiva, di-
ferenciada del presenciar y la propia contemplación griega que sitúan las capacidades 
determinadas a priori del procesador sensible del hardware corpóreo. Mientras tanto, 
las extrañezas corpóreas y ficcionales que se edifican inhumanamente se fragmentan 
en torno al movimiento tecnológico: el cuerpo se vuelve una alucinación psicotrópica.

Una de las características fundamentales de las sociedades tecno-digitales es 
la velocidad de transmisión y circulación de información (Lévy, 1997). Esta movilidad 
constante redefine la experiencia del cuerpo, que ya no mora el mundo desde la ha-
bitabilidad orgánica, sino que encara flujos de datos que anticipan y configuran multi-
plicidad de por-venires. En este contexto, el cuerpo concebido tradicionalmente como 
sustancia y unidad estable cruje bajo el peso de volúmenes de información que exce-
den su capacidad sensorial y cognitiva. El resultado es una forma de colapso temporal, 
un shutdown del organismo, como señala Berardi (2017), ante la incapacidad de filtrar 
y procesar el exceso de estímulos que están en incesante movimiento. Esta impotencia 
del cuerpo no es estructural ni permanente, sino que acontece en la transitoriedad de 
la sensibilidad, condicionada por el entorno técnico que lo produce.

ve desestabilizada debido a que el gran problema de la razón es que es humana, demasiado humana. Es aquí donde la 
producción antropológica no debe temer en alucinar, en principio, re-integrando la inhumanidad técnica al pensamiento, 
desocultando la técnica y asumiéndola como una constituyente antropológica que impide la permanencia de lo humano 
como certeza perpetua, involucrándose activamente en lo poshumano, debido a que, como comenta Yuk Hui “lo más 
inhumano del ser humano es su sensibilidad” (2022, p.378). El pensamiento debe sumergirse en el miedo, la angustia, 
y el espanto, pues la fundamentación del poshumanismo está en el terror de nuestra propia desaparición, en la extraño 
de aquello que hemos relegado.



91

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

En lugar de pensar el cuerpo como un límite biológico dado,18 se plantea su trans-
formación en una plataforma abierta a la reconfiguración técnica. Las tecnologías con-
temporáneas disuelven las respuestas bioquímicas en flujos informacionales, remode-
lando la experiencia sensorial y cognitiva. En este marco, la noción clásica del logos –la 
razón natural como centro organizador del mundo– se ve radicalmente desbordada. 
Su capacidad para estructurar la experiencia resulta insuficiente frente a una realidad 
donde ficciones y proyecciones tecnológicas alteran la relación entre materia, tiempo 
y lenguaje. El logos no desaparece, sino que se descentra y multiplica, operando en 
conjunto con lógicas técnicas no-humanas.

Tal como ilustra Nick Land (2017), en uno de sus pasajes más provocadores “la 
distinción entre naturaleza y cultura no puede aplicarse a la clasificación de máquinas 
moleculares, además de que la ingeniería genética la tornó obsoleta. Al mismo tiem-
po, la dicotomía hardware/software sucumbe” (p.57). Este desplazamiento señala el 
umbral de nuevas condiciones técnicas donde lo humano, lo biológico y lo digital se 
entrelazan sin jerarquía clara, poniendo en tela de juicio nuestra comprensión del cuer-
po, y así también las categorías fundamentales con las que solíamos pensar el mundo. 
Entonces, para lograr erigir una reflexión ciberantropológica, es necesario un giro hacía 
una antropología pos-antropológica que permita reintegrar la inhumanidad19 técnica 

18	 Quizá la disolución de lo humano en ambientes hipertecnologizados pueda hacer eco a través del transhumanismo, 
pero nuestra reflexión intenta condensar la idea de que la tecnología como constituyente antropológica nos torna ele-
mentalmente poshumanos, pues como comenta Yuk Hui (2022) “lo más inhumano del ser humano es su sensibilidad” 
(p.378). El transhumanismo (en su planteamiento clásico), concibe la técnica como un medio para intensificar, prolongar 
o modificar las capacidades humanas: superar la enfermedad, ampliar la cognición, extender la vida. En este horizonte, 
lo humano sigue siendo la referencia central, y la tecnología se entiende como un instrumento de perfeccionamiento y 
trascendencia. La reflexión aquí propuesta se distancia de esa lógica, pues no apunta a una mera modificación de lo 
concebido como humano, sino a reconocer que la tecnología es constitutiva de lo humano mismo. No se trata de añadir 
un suplemento externo a una identidad previamente establecida, sino de comprender que lo humano siempre ha estado 
atravesado por mediaciones técnicas que lo configuran en su núcleo más íntimo. De ahí que la cuestión no sea cuánto de 
humano se conserva o altera frente a lo artificial, sino cómo la propia sensibilidad −el modo de experimentar el mundo−, 
es producto de esa co-implicación permanente entre lo técnico y lo humano. En esta clave, lo poshumano no es un estado 
al que se accede después de lo humano mediante avances futuristas, sino que lo humano no puede pensarse sino como 
técnica. La sensibilidad, lejos de ser un reducto natural, emerge como efecto de esa compenetración tecnológica que 
nos ha constituido siempre, pues como comenta Erik Davis (2023): “los seres humanos han sido cyborgs desde el año 0” 
(p.33)

19	 Lyotard en el programa de televisión Apostrophes comenta que “lo inhumano es algo alojado más en el interior de mí 
mismo que mi propio yo” (1981). Mientras que Yuk Hui retomando el postulado de Lyotard, comenta que “lo inhumano es 
lo verdaderamente poshumano, en el sentido de que contempla la disolución de lo humano entendido como mensajes, 
ondas, partículas y células”. (p.364)



92

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

al pensamiento, para volvernos extraños, y así condicionar la emergencia de nuevas 
reflexiones socio-tecnológicas.

CONCLUSIONES 

En síntesis, las transformaciones propias de la tecno-digitalidad han mostrado que lo 
humano no puede seguir concibiéndose como una sustancia fija, sino como un devenir 
técnico accidentado que desborda las categorías heredadas de la metafísica y de la an-
tropología clásica. El recorrido argumentativo expuso cómo la poshumanidad no cons-
tituye una adscripción teórica específica, sino una condición constitutiva que emerge al 
reconocernos inscritos en la tecnocultura (Davis, 2023). Es decir, no somos poshuma-
nos por adherirnos a una corriente determinada de entendimiento, somos poshumanos 
al inscribirnos, per se, en la realidad técnica “esto quiere decir que la humanidad no es 
una sustancia constante e invariable, sino algo accidental” (Hui, 2022, p.51). A partir de 
ello, se observa que la imposibilidad de sostener una sustancialización del sujeto obliga 
a pensar nuevas formas ontoepistémicas donde la contingencia adquiere un carácter 
cósmico, incidiendo en los propios marcos lógicos de la racionalidad.

De igual modo, se destacó que la reapropiación técnica no puede entenderse 
únicamente como una prolongación del progreso lineal moderno, sino como una ne-
gativización de la historia bajo parámetros no escatológicos.20 Esto implica abrirse a 
una co-producción de futuros desde la aceleración tecno-digital, reconociendo que los 
procesos de comunicación con las máquinas ya no constituyen ficciones alucinatorias, 
sino esquemas relacionales efectivos de nuestras sociedades contemporáneas.

El aporte central de este trabajo radica en subrayar que la poshumanidad debe 
comprenderse como condición inmanente de lo humano y no como un horizonte dis-
tante o un mero proyecto cultural. En este sentido, el desafío no es solo teórico, sino 

20	 Yuk Hui, en un pequeño escrito denominado De la escatología de las máquinas, entrega tres consejos para liberar a la 
imaginación respecto a la construcción de jerarquías axiológicas respecto a las máquinas, para pensar nuevas relaciones 
entre humanos y máquinas, en el cual, el último consejo dicta “En lugar de repetir la visión apocalíptica de la historia 
liberemos la razón de su camino hacía un fin apocalíptico. Esta liberación abrirá un campo que nos permitirá experimentar 
formas éticas de convivencia con las máquinas y otros seres no humanos. (2023).  



93

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

también metodológico: se trata de generar marcos de análisis pos-antropológicos ca-
paces de incorporar la inhumanidad en la sensibilidad, desdibujando las fronteras en-
tre sujeto, técnica y mundo.

Por tanto, lo aquí propuesto no se limita a una invitación reflexiva, sino a la cons-
tatación de que la humanidad, concebida como guiño o fugacidad de su propio deve-
nir técnico, se encuentra ya implicada en una reconfiguración ontoepistémica mayor. 
Esta reconfiguración, lejos de ser el preludio de un apocalipsis, abre el terreno para la 
exploración de nuevos modos de pensamiento y de praxis que, al proliferar, permitirán 
evitar la escisión entre tecnología y realidad social. implicancias conceptuales como 
sus expresiones concretas en los procesos de co-creación humano-máquina.

Se vuelve pertinente dejar una invitación a la poshumanidad: reescribir nuestro 
código de programación y co-producir por-venires desde la aceleración tecno-digital, 
lo que implica también una negativización técnica para abstraerla de la escatología 
judeocristiana. Esta última propone un entendimiento reducido de la historia universal, 
a través de una secuencia premoderna → moderna → posmoderna → apocalipsis. En 
cambio, el punto de inflexión técnico sugiere que el “progreso tecnológico exige nuevas 
formas de pensamiento y esta exigencia va más allá del juego de amor y odio de la 
filosofía continental y el pensamiento no occidental” (Hui, 2022, p.387). Estas nuevas 
formas de pensamiento deben proliferarse y acelerarse como una retroalimentación 
positiva, para que la tecnología no acabe siendo escindida en su totalidad de la reali-
dad social.

Para concluir, es imperativo comentar cómo la multiplicidad de reflexiones cibe-
rantropológicas vinculadas a nociones pos-antropológicas, no emergerán bajo un lien-
zo escatológico, ni tampoco predispondrán formaciones relacionales anacrónicas de 
la sensibilidad. Es fundamental desdibujar la misma como permanencia e incorporar 
constitutivamente la inhumanidad a la sensibilidad, y considerar nuestra poshuma-
nidad. Quizá así la distinción que ha caracterizado nuestras épocas pueda ser sol-
ventada. La comunicación con las máquinas pasó de ser una risible alucinación para 
constituir un esquema relacional en nuestras sociedades contemporáneas a través de 
diferentes procesos co-creativos. Debemos negativizar la totalidad de nuestra condi-
ción ontoepistémicamente. Pues, el ser humano es solo un pestañeo, un guiño, una 



94

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

fugacidad, de aquello que él mismo ha acaecido: “nada humano consigue escapar al 
futuro próximo” (Land, 2017, p. 52).

REFENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Aristóteles. (1982). Tratados de lógica (órganon). Editorial Gredos.

Anders, G. (2011). La obsolescencia del hombre, Vol.1. Pre-textos.

Anders, G. (2011). La obsolescencia del hombre, Vol.2. Pre-textos.

Anders, G. (2018). La extrañeza del ser humano frente al mundo: escritos sobre an-
tropología filosófica (C. Dries, Ed.; con la colaboración de H. Gätjens). Verlag C. H. 
Bec. Fecha de la conferencia: 1930.

Avenessian & Reis. (2017). Aceleracionismo. Estrategias para una transición hacía el 
postcapitalismo. Caja negra.

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway.  Duke University Press. https://doi.
org/10.2307/j.ctv12101zq.5

Berardi, F. (2017). Fenomenología del fin. Sensibilidad y mutación conectiva. Caja Ne-
gra Editorial.

Caramillo, T. Et.al. (2018). Median statistics estimate of the galactic rotational veloci-
ty. Astrophysics and Space Science. 363, 1-5. https://doi.org/10.1007/s10509-
018-3486-8

Carmona, J. (2011). Tensiones de la etnografía virtual: teoría, metodología y ética en 
el estudio de la comunicación mediada por computador. Universidad de Playa 
Ancha.

Carrión, J. (2023). Los campos electromagnéticos. Caja negra.

https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq.5
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq.5
https://doi.org/10.1007/s10509-018-3486-8
https://doi.org/10.1007/s10509-018-3486-8


95

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Cassirer, E. (1963). Antropología filosófica. Fondo de cultura económica.

Davis, E. (2023). Tecgnosis. Mito, magia y misticismo en la era de la información. Caja 
Negra.

Descola, P. (2012). Más allá de la naturaleza y la cultura. Amorrortu.

Escobar, A. (2005). Bienvenidos a Cyberia. Notas para una antropología de la cibercul-
tura. Revistas de estudios sociales no.22, diciembre de 2005, p.15-35. Colombia. 
https://doi.org/10.7440/res22.2005.01

Escobar, A. (2019). Pluriversos: Un diccionario del posdesarrollo. Icaria.

Ihde, D. (2002). Los cuerpos de la tecnología. Nuevas tecnologías: nuevas ideas acer-
ca de nuestro cuerpo. University of Minnesota Press.

Ferrándiz, F. (2011). Etnografías contemporáneas. Anclajes, métodos y claves para el 
futuro. Anthropos.

Geertz, C. (2003). La interpretación de las culturas. Gedisa Editorial.

Gibson, W. (1984). Neuromante. Ace Books.

Guber, R. (2004). El salvaje metropolitano. Reconstrucción social en el trabajo de cam-
po. Editorial Paidós

Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble: Making kin in the chthulucene. Duke Uni-
versity Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv11cw25q

Heidegger, M. (1971). Ser y tiempo. 2da edición. Fondo de cultura económica. 

Heidegger, M. (2017). La pregunta por la técnica. Revista De Filosofía, 5(1), 55–79 pp. 
https://doi.org/10.5354/0718-4360.1958.45002 

Hine, C. (2000). Etnografía virtual. Editorial UOC.

https://doi.org/10.7440/res22.2005.01
https://chooser.crossref.org/?doi=10.2307%2Fj.ctv11cw25q
https://doi.org/10.5354/0718-4360.1958.45002


96

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Hui, Y. (2022). Recursividad y contingencia. Buenos Aires: Caja Negra.

Hui, Y. (2023). De la escatología de las máquinas. https://cajanegraeditora.com.ar/
chat-gpt-o-la-escatologia-de-las-maquinas/

Ingold, T. (2018). La vida de las líneas. Ediciones Universidad Alberto Hurtado.

Scheinsohn, V. (2013, enero 8). La antropología en crisis. Clarín. https://www.clarin.
com/ideas/tim-ingold-antropologia-crisis_0_rkib57njPme.html

Kant, I. (2005). Crítica a la razón práctica. México: Fondo de cultura económica.

Kant, I. (2003). Crítica del discernimiento. Mínimo tránsito.

Kohn, E. (2013). How forest think. University of California Press. https://doi.
org/10.1525/california/9780520276109.001.0001

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Siglo XXI editores

Lévi-Strauss, C. (1964). El pensamiento salvaje. Fondo de cultura económica.

Lévi-Strauss, C. (1969). Las estructuras elementales del parentesco. Paidós.

Lévi-Strauss, C. (1987). Antropología Estructural. Barcelona: Ediciones Paidós. 

Lévy, P. (1997). Cibercultura. Barcelona: Anthropos Editorial.

Lyotard, J. (1998). Lo inhumano. Charlas sobre el tiempo. Buenos aires: Ediciones ma-
nantial SRL. 

Malinowski, B. (1944). Una teoría científica de la cultura. Sarpe.

Malinowski, B. (1986). Los argonautas del pacífico occidental. Barcelona: Editorial Pla-
neta de-Agostini 

https://cajanegraeditora.com.ar/chat-gpt-o-la-escatologia-de-las-maquinas/
https://cajanegraeditora.com.ar/chat-gpt-o-la-escatologia-de-las-maquinas/
https://www.clarin.com/ideas/tim-ingold-antropologia-crisis_0_rkib57njPme.html
https://www.clarin.com/ideas/tim-ingold-antropologia-crisis_0_rkib57njPme.html
https://doi.org/10.1525/california/9780520276109.001.0001
https://doi.org/10.1525/california/9780520276109.001.0001


97

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Malinowski, B. (1931). La cultura. Encyclopedia of Social Sciences.

Malitson, I. H. (1965). Interspecimen comparison of the refractive index of fused si-
lica. Journal of the optical society of america, (55), 1205-1209. https://doi.
org/10.1364/JOSA.55.001205

Mayans, J. (2002). Nuevas tecnologías, viejas etnografías. Objeto y método de la etno-
grafía del ciberespacio. Quadens de I’institut Catala d’Antropologia. Universidad 
de Barcelona.

Moya, I.-N. (2024). La contingencia de lo xeno. Un extraño ensayo sobre el caos y la 
incertidumbre.  Revista Ethika+, (10), 79–98. https://doi.org/10.5354/2452-
6037.2024.73941.

Onetto, B. (2011). The Anthropology of Gunters Anders in the framework of existencial 
dissonance. ENDOXA: Series filosóficas, n°27, pp.215-229. UNED.

Pink, S. et al. (2019). Etnorgafía digital. Principios y prácticas. Ediciones Morata.

Pivot, B. (Productor del programa). (9 de enero de 1989). La Post-modernité. [Episodio 
de serie de televisión] En Bountang, P. A. (Productor del capítulo), Seligmann, G. 
(Realizador), Apos-trophes. France Régions 3; France Télévisions.

Platón (1986). Diálogos lll. Fedon, Banquete, Fedro. Editorial Gredos.

Platón (1992). Diálogos V. Parménides, Teeteto, Sofista, Político. Editorial Gredos.

Pritchard, E. (1962). Ensayos de antropología social. México: Siglo XXI editores.

RAE. (s.f). Instrumento. En Diccionario de la lengua española.

Simondon, G. (2007). El modo de existencia de los objetos técnicos. Prometeo libros.

Stiegler, B. (1994). La técnica y el tiempo. Éditions Galilée.

https://doi.org/10.1364/JOSA.55.001205
https://doi.org/10.1364/JOSA.55.001205
https://doi.org/10.5354/2452-6037.2024.73941
https://doi.org/10.5354/2452-6037.2024.73941


98

Revista Metanoia Vol. 9 Nº 1, enero - diciembre 2024 pp. 74-98

Tan, C.Z. (1998). Determination of refractive index of silica glass for infrared wave-
lengths by IR spectroscopy. J NON-CRYST SOLIDS. (223). 158-163. https://doi.
org/10.1016/S0022-3093(97)00438-9

Turing, A. M. (1948). Máquinas inteligentes. The Turing archive.

Tsing, A. (2021). La seta del fin del mundo. Capitan Swing S.L

Trombadori, D. (2010) Conversaciones con Foucault. Amorrotu editores.

Wiener, N. (1958). Cibernética y sociedad. Editorial Sudaméricana.

https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0022309397004389?via%3Dihub
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0022309397004389?via%3Dihub

